

#### جُماتِقُوقِ الثاعت برائه حادالسّلام محفوظ بي

واوال سام المحالي إداره وسنت كى إشاعت كا عالمي إداره رياض و جده و شارجه و لاهود لاهود الدن و هوستن و نيو مادك



#### سعودى عرب (ميدانس)

پوسٹ بحس: 22743 الرّياض: 11416 سعودی عرب فون: 4021659 - 4043432 فيکس: 00966 فيکس: 4021659

**◘ طربيَّ كمّ** ـ العُليّا ـ الرّياض فون: 00966 1 4614483 فيكس: 4644945 **⊕** 

🛭 شارع ابعين - المسلز - الزياض فن :4735220 فيكس: 4735221

**9** جدّه فن: 6336270 2 6879254 فيكس: 6336270

• الخبر فإن:00960 3 8692900 فيكس:8691551

شارجه نن: 00971 6 5632623 فيكس: 5632624

الندن فن: 5217645 208 5202666 فيكس: 5217645 208

ا **مریک ۵** بومنن فن: 7220431 713 001 فیکس: 7220431

👁 نيوبايك فون: 6255925 718 001 فيكس: 6251511

#### پاکستان (هیدآنس ومرکزی شوروم)

**0** 36- لورّمال ، سير تريث سناي ، لا بهور

(ن : 7111023-7110081 ن ت 2 7240024-7232400

قيكس: E-mail: darussalampk@hotmail.com 7354072

🛭 غزني سرب اُردو بازارا لا مور فن: 7120054 فيكس: 7320703

أردوبازار گوم انوالا فن: 741613-431-9000 فيكس: 741614



مران فران کورسز اور دورۂ تفسیرکرنے والے طلبہ وطالبات کے لیے ایک راہناکیاب

> تاليف مُّوَّلِإِنَّا الْجُوْنِعُمَّانِ كَبَشِيْرُ الْجَعَل

نَعْدِثَانَ شَيْحُ الْقُلْانُ أَبُّوْرَكِيًّا السَّيْعِ الْفَالِثُ الْمُؤْرِكِيُّا السَّيْعِ الْفَالِمُ الْسُعْمِيُّ



وارا سيال المسال المسا



|    |    | No. 1 Marin Principle of Million and Milli |
|----|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| •  |    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| •  |    | <b>.</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| *  |    | فهرست                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| *  |    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| *  | 7  | عرض ناشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| *  | 9  | حرف اول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| •  | 18 | مقدمة المؤلف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ** |    | أصُولِ قرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| *  |    | قرآن مجید کی لغوی اور اصطلاحی تعریف اس کی وجه تسمیه اور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|    | 22 | امتيازي خصوصيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|    | 27 | وحی کا بیان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|    | 33 | قر آن اور حدیث قدسی کی تعریف اوران میں فرق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|    | 35 | نزول قرآن كابيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|    | 46 | مکی و مدنی سورتیں اوران کی علامات وخصوصیات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|    | 50 | لفظ سورت کی وجد تسمیه اور تعریف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|    | 52 | سورتوں کے نام رکھنے کا سبب اورایک سے زائد نام رکھنے کی حکمت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|    | 78 | قرآن مجید کی سورتین ٔ آیات ٔ کلمات اور حروف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|    | 81 | قرآن مجيد کی مختلف قراءات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|    | 88 | ناسخ اورمنسوخ كابيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|    | 94 | عهدرسالت اورخلفاء کے دور میں حفاظت قر آن اور تدوین قر آن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|    |    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

#### **→ €**

# أصُولِ تفسير

| تفسير و تاويل كالغوى اور اصطلاحي معنی موضوع و غرض و غا |     |
|--------------------------------------------------------|-----|
| اور ان دونوں کے درمیان فرق                             | 106 |
| ترجحے کامعنی ومفہوم اوراس کی اقسام وشرا ئط             | 110 |
| تفسیر قرآن کے ماخذ                                     | 111 |
| اقسام فسير                                             | 121 |
| مراجع ومصادر                                           | 125 |



### عرض ناشر

نزول وحی کا سلسلہ حضرت آ دم علیا سے شروع ہوا اور اس کا اختام حضرت محمر مَنْ ﷺ کی ذات گرامی پر ہوا۔گرسینکٹر وں صحائف اور جیارمستقل کتابوں میں سے ہ ج صرف قرآن مجید کامتن ہی محفوظ ہے۔ بیمتن قرآن قیامت تک کے لیے فرد اور ریاست کے جملہ معاملات کی ہدایت کاحتمی اور قطعی ذریعہ ہے۔اس متن قر آن کی متند تفسیر تمام ترضیح احادیث کے ذخیرے میں یائی جاتی ہے۔ رسول کریم مَلَاثِیَام قرآن مجید کے پہلے مفسر ہیں۔آپ کی حیات اقدس میں بعض صحابہ خاکشی کوعلم تفسیر میں تخصص کا درجہ حاصل تھا۔ مکہ میں دارارقم اورمسجد نبوی میں ریاض الجنّه کے قریب صفہ کا چبوتر ہتفسیر قرآن کے ابتدائی حلقے تھے۔ آج دنیا کی تمام مساجداور مکاتب میں درس قرآن کے بیہ طلقے اسی مدنی طلقے کی اتباع اور پیروی میں قائم کیے گئے ہیں۔ طبقات المفسرين ميں وہ طبقہ جس نے تفسیر ما تورہ کے اصول اور نہج کو برقر اررکھا وہ نبی مُنافِظِم کے علم النفسیر کے قریب تر ہے۔ تدن کے ارتقا کے ساتھ بعد کے علوم کی روشیٰ میں آیات قرآنیہ کے ترجمہ وتفسیر میں جوجدت وندرت روار کھی گئی ہے اس کی علمی'اد بی' فنی' نحوی یا تاریخی اہمیت تو ہوسکتی ہے گھر بیقر آنی مفہوم کی سکیہ بند ضانت نہیں بن سکتی۔الغرض عافیت اسی میں ہے کہ قرآن مجید کواولاً خود قران حکیم کی آیات سے سمجھا جائے اور پھر نبی مَنَاتِیْم کی متند تفسیری روایات سے جانا جائے۔اس تفسیری ذ خیرے کو صحابہ اور تابعین نے عالم اسلام کے کونے کونے میں پھیلا دیا۔شبہ قارہ یا برصغیر میں بھی اس علم تفسیر کے بہت سے خادم پیدا ہوئے۔

بیسویں صدی میں قرآن مجید کے مطالعہ وتفہیم کا ذوق بہت عام ہوا ہے۔ اس ضمن میں بہت گرال قدر خدمات بھی انجام دی گئی ہیں جن کا ہمیں کھلے دل سے اعتراف کرنا چاہیے۔ مگرتفیر قرآن کی ایک خدمت وہ بھی ہے جود بنی مدارس میں دورہ تفییر کے سلسلے میں پیش کی جاتی ہے۔ دورہ تفییر کا ایک ایسا ہی مقام مرکز الدعوة السلفیہ ستیانہ بنگلہ فیصل آباد بھی ہے جہال سالہ اسال سے بیمل خیر جاری ہے۔ مولانا ابونعمان بشیر احمد هظہ اللہ نے کمال محنت سے اس دورہ تفییر کے افادات کواس کتاب ابونعمان بشیر احمد هظہ اللہ نے کمال محنت سے اس دورہ تفییر کے افادات کواس کتاب میں جمع کردیا ہے۔ قارئین کرام! اپنے مطالعہ میں محسوس کریں گے کہ اس مختر کتاب میں اصول تفییر کے وہ تمام اسرار ورموز اور امثال و نظائر جمع کردیے گئے ہیں جو میں اصول تفییر کے لیے خروری ہیں۔

اصول تفسیر کی اس مخضر گرجامع کتاب کوسوال و جواب کی صورت میں تحریکیا گیا ہے۔ جس سے علمائے کرام کے علاوہ عامۃ المسلمین اور دینی مدارس کے طلبہ بھی فائدہ اٹھا سکتے ہیں۔ ادارہ دارالسلام نے اس مفید اور نافع کوشش کو تحقیق و تخ ت کے ساتھ معیاری طباعت کے حوالے سے پیش کیا ہے۔ اس کتاب کومزید بہتر بنانے کے لیے میں شخ القرآن ابوز کریا سید عبدالسلام رستمی اور پروفیسر عبدالجبار شاکر کی مساعی اور مشاورت کے لیے شکر گزار ہوں۔ حافظ آصف اقبال اور حافظ عبدالرجمٰن ناصر نے بھی مشاورت کے لیے شکر گزار ہوں۔ حافظ آصف اقبال اور حافظ عبدالرجمٰن ناصر نے بھی جس محنت اور اخلاص سے اس مسود ہے کو بہتر بنانے کی کوشش کی ہے میں اس کو بہنظر شکور آن فہمی کے لیے مفید و معاون بنائے۔ تحسین دیکھا ہوں۔ اللہ تعالیٰ اس کوشش کور آن فہمی کے لیے مفید و معاون بنائے۔ آمین یار ب العالمین!

خادم كتاب وسنت عبدالما لك مجابد دارالسلام الرياض ُلا ہور



## قرآن فهمي كاتفسيري اسلوب

انسانیت کے لیے مدایت کا سب سےمعتبر ذریعیہ ہمیشہ سے وحی الہی رہا ہے۔ آ دم علیا سے حضور ختمی مرتبت محمد منافیا میں سکروں صحائف کے علاوہ جارمستقل کتابیں نازل ہوئی ہیں۔ بیانسانیت کی خوش نصیبی ہے کہ آج اس سارے ذخیرے میں سے صرف قرآن مجید ہی ایک ایسی کتاب ہے کہ جس کامتن اس کی اصل زبان کے ساتھ محفوظ و مامون ہے۔اس کتاب مبین نے تاریخ وتہذیب کے مختلف ادواراور مراحل میں جواثر ات مرتب کیے ہیں'انہیں کفروا بمان کی کشکش میں واضح طور پر دیکھا جاسکتا ہے۔رسول کریم مَنْ اللّٰ کے پاس بیرایک ایسا آلہءانقلاب تھا'جس کے ذریعے ہے آپ نفوس بشریه کا تزکیه کیا'ان کی جباتوں کی تہذیب کی'ان کے عقائد باطلہ کی درستی کی اوران کے اعمال کوخیر وشر کی تمیز سکھائی ۔عصر حاضر مادہ برستی کے عروج پر وکھائی دیتا ہے اس لیے اس کی جہالت بہت مرکب ہے۔عہد جدید کی جاہلیت اور ضلالت کا علاج اور مداوا صرف قرآنی تعلیمات سے کیا جاسکتا ہے۔ یہ تنہا ہدایت کی روشیٰ ہے' جو آج کے مضطرب الحال انسان کوحقیقی سکون اور طمانیت فراہم کرسکتی ہے۔ ہمارے ذہنوں پرتشکیک کے جس قدر کا نٹے پیدا ہو چکے ہیں' ہمارے دلوں پر وساوس کا جو ہجوم دکھائی دیتا ہے' ہماری طبائع میں جواخلاقی برا گندگی پیدا ہو چکی ہے' ان سب سے نجات کا صرف ایک ہی راستہ باقی رہ جاتا ہے اور وہ قرآن کا راستہ ہے۔ایمان کی قرآنی مشعل ہاتھ میں لے کرنگلیں گے تو حقیقی منزل کا سراغ میسر آئے گا۔مگرافسوں کہ آج عام انسان تو کجا خودمسلمانوں کی ایک بہت بڑی تعداد

حرف اول

قران مجید کی حقیقی تعلیم سے محروم دکھائی دیتی ہے۔

قرآن مجید عربی مبین میں نازل ہوا ہے۔اس کے اولیں مخاطب حجاز کے عرب تھے'جنہیں اپنی زبان دانی' فصاحت' بلاغت اور خطابت پر بہت نازتھا۔قرآن مجید نے جواسلوب اور پیرایئر بیان اختیار کیا' اس کے سامنے تمام عرب اوراس کے شعرا اورفصحا شرمندہ ہوگئے ۔ان کے دلوں میں بیرحقیقت جاگزیں ہوچکی تھی اور وہ اس امر کا اعتراف کرنے پرمجبور تھے کہ بیکسی انسان کا کلام نہیں ہوسکتا۔ گریہ ہٹ دھرم شرک و بدعات کی الیی زنجیروں میں جکڑے ہوئے تھے کہ ان میں سے بہت کم لوگوں نے اس سے نورایمان حاصل کیا۔قرآ ن فہمی کے لیے جس تقوی وطہارت کی ضرورت ہے اس سے مشرکین مکہ کوسوں دور تھے۔ بیدد نیا کی واحد کتاب ہے کہ جس کے مطالب محض لغت سے حل نہیں ہو سکتے ۔ اور نہ حض زبان دانی اس کے مفاہیم کو سہولت دیتی ہے۔اس کتاب حق کی تعلیمات واضح کرنے کے لیے اللہ تعالی نے ایک پیغمبرکومبعوث کیا' جس نے علمی اور مملی ہر دواعتبار سے اس کے مطالب کوان کے سامنے واضح کیا۔اس اعتبار سے رسول کریم مَثَالِیّنِ اس کے ( قرآن مجید کے ) پہلے معلم اور مفسر ہیں' جن سے اپنی اپنی استعداد کے مطابق صحابہ کرام ٹھاٹھ اور صحابیات ٹٹائٹٹا نے کسب فیض کیا۔ یہی تفسیری سر مایہ تابعین اور تبع تابعین کے ذریعے سے طبقات مفسرین تک منتقل ہوا۔مفسرین کرام کا یہی وہ بابرکت گروہ تھا'جس نے اس فن کے با قاعدہ اصول مرتب کیے اور آج ''اصول تفسیر'' کے نام سے ایک مستقل علم کا درجہ اختیار کر چکے ہیں۔ دنیا کی یہ واحد کتاب ہے کہ جس کی تشریح وتو صبح کے با قاعدہ اصول مرتب ہوئے ہیں۔اسی فن کے حوالے سے علوم قرآنی کے مختلف افق روشن ہوئے۔اس ایک کتب سے کئی کتاب خانے تیار ہوگئے۔انسانیت کی تاریخ

میں جواعتنا اور توجہ قرآن مجید پرصرف کی گئی ہے۔ اس کی مثال کسی دوسری قوم کی مقدس کتاب میں مشکل ہی نہیں ناممکن بھی ہے۔ اس کی تدوین میں جس ضبط واحتیاط سے کام لیا گیا ہے نیدا یک مستقل باب ہے جس پر بیسیوں کتابیں لکھی گئی ہیں۔ دنیا میں کسی الیمی دوسری کتاب کی مثال دینا مشکل ہوگا کہ جس کی سند قراء ت کے تواتر کے ساتھ موجود ہو۔ اس کے تراجم خواشی احکام اشاریۓ لغت اور تفسیر پرایک عظیم ذخیرہ وجود میں آیا ہے۔ اپنی زبان اور اسلوب کے لحاظ سے بیا بیک اد بی اعجاز کا خمونہ ہے۔ اس کی کتابت میں جورہم خط استعال ہوئے وہ کونی مشکل ہیں۔ اس کے رقاع 'بہار اور ستعلق کے علاوہ بیسیوں دوسرے تزیمنی خطوط پر مشمل ہیں۔ اس کے لیے جلد سازی کے فن کے نئے سے نئے نمونے تیار ہوئے 'اس کی نقاشی' تذہیب اور جداول کا الگ سے رنگارنگ اور بوقلموں سلسلہ موجود ہے۔

قرآن مجید کی حفاظت کے نظام میں اس کی کتابت وتسوید سے ہٹ کر اس کے حفظ کا کرشمہ خداداد ہے۔ رسول کریم کا ایکا کے علاوہ ہزاروں صحابہ ٹو گھڑا اس کے حافظ تھے۔ یہ دنیا میں سب سے زیادہ پڑھی جانے والی اور تلاوت کی جانی والی کتاب ہے۔ اس کتاب کی تلاوت کے بھی خاص آ داب ہیں جو اس کے ساتھ وابستہ ہیں اور جن کا التزام ایمانی سطح پر بہت ضروری ہے۔ یہ کتاب انسانوں پر ایک خاص حق اور دووکی رکھتی ہے کہ اس پر سیچ دل سے ایمان لا یا جائے۔ اس کی تلاوت کو نمازوں کے علاوہ روزمرہ کے اذکار میں شامل کیا جائے۔ اس کے فہم اور تذہر پر وقت کو قربان کیا جائے۔ اس بڑمل کے ذریعے سے اپنی سیرت سازی کی جائے۔ اس خیر الاشغال کیا جائے۔ اس بڑمل کے ذریعے سے اپنی سیرت سازی کی جائے۔ اس خیر الاشغال کے عام کو دوسروں تک منتقل کرنے کے لیے مستقل مدارس اور مکا تب تر تیب دیے جائیں۔ ایسے مدارس کا سلسلۃ الذہب خود سرور کا نئات ساتھ ہے۔ مہد مبارک میں

**4** 12 **3** 

قائم ہو چکا تھا۔ إرقم 'صفہ اور حرمین اس کے ابتدائی مراکز تھے۔ آج لاکھوں مدارس اورمسا جدمیں کروڑ وں طلبہ اور طالبات اس کا با قاعدہ درس حاصل کرتے ہیں۔اس کی اشاعت کے ہزاروں عظیم ادارے ہیں ۔صرف مدینہ طبیبہ کے فہد قر آن کمپلیکس میں بیسیوں زبانوں میں قرآن مجید کے لاکھوں نسخے ہرسال مفت تقسیم کیے جاتے ہیں۔اس کے قلمی نسخوں اور صحا ئف سے دنیا کے بڑے بڑے بڑے عجائب گھر اور کتب خانے بھرے پڑے ہیں۔مسلمانوں میں سے خال ہی کوئی ایبا بدنصیب گھرانہ ہوگا' جوقر آن مجید کے نسخے کومطالعہ وبرکت کے لیےا بنے گھر میں نہ رکھتا ہو۔ آج دنیا کی ایک سوایک زبانوں میں قرآن مجید کے ممل تراجم شائع ہو چکے ہیں۔صرف اردو زبان میں مکمل تراجم کی تعداد 240 اور نامکمل تراجم کی تعداد 365 سے زائد ہے۔ اہل علم میں اس موضوع پر بہت کلام ہوا ہے کہ آیا قر آن مجید کا ترجمہ ممکن ہے؟ ہمیں اس حقیقت کوشلیم کرلینا جاہیے کہ قرآن مجید کا کما حقہ ترجمہ کسی سے بھی ممکن نہیں'البنة مختلف حضرات نے اس کی تر جمانی کی کامیاب کاوشیں کی ہیں۔اسلام اور دعوت قرآن دیار عرب سے بہت جلد مجمی علاقوں تک پہنچ گئی۔ان علاقوں کے لوگوں میں اس نورحق کی تعلیم و تفہیم کے لیے بہت سی کوششیں کی گئی ہیں۔ تاریخی روایات کے مطابق حضرت سلمان فارسی طالعُوُ پہلے مترجم قرآن ہیں' جنہوں نے سورہ فاتحہ کا فارس زبان میں ترجمہ کیا۔ ہرصدی میں نئی سے نئی زبانوں میں قرآن مجید کے تراجم ہوتے چلے گئے۔اردوزِ بان کے تراجم میں شاہ ولی اللہ میشا کے خاندان کے دوافراد نے اولیت کا شرف حاصل کیا ہے ان میں سے ایک شاہ رفع الدین سے اور دوسرے شاہ عبدالقادر میشہ میں۔خود شاہ ولی اللہ میشہ کے فارسی ترجمے کا بھی اردو زبان میں ترجمہ ہوا'جس کا ایک نادرنسخہ راقم کے کت خانے''بیت الحکمت'' میں

13

موجودہے۔

ابتدائی دور میں جوتراجم مختلف زبانوں میں ہوئے ان میں زیادہ تر لفظی ترجے ہوئے مگرتر جھے کی ایک نوعیت وہ بھی ہے جیسے ہم تفسیری ترجمہ کہتے ہیں۔ یہ ثانی الذکر ترجمہ قرآنی مطالب اورمفاہیم کے قریب تر ہوتا ہے۔ قرآن مجید کے تراجم کے ساتھ ان کے مخضر حواثی اور فوائد بھی لکھے گئے ہیں۔ مگر خدمت قرآن کا اصل باب ' تفسیر' سے متعلق ہے۔ محدثین نے اپنی جوامع میں تفسیر کے الگ سے باب باندھے ہیں۔

ہم اس حقیقت کو بیان کر چکے ہیں کہ قرآن مجید کے پہلے معلم اور مفتر خود نبی کریم مالی ہیں۔ مگر یہاں اس سوال کا جواب فراہم کرنا بہت ضروری ہے کہ خود علم تفسیر کی ضرورت کیا ہے؟

قرآن مجیدکوئی علمی یا دبی کتاب نہیں کہ حض لغت کی مدد سے اس کے مطالب کو کئی استاد یا معلم واضح کردے۔ بلکہ یہ ہدایت ویقین کے لیے اللہ تعالیٰ کا نازل کردہ ایساصحفہ ہے جسے جبریل امین علیہ جسے مقدس فرشتے نے لوح محفوظ سے بیت العزت میں موجود اس نوشتے کو بائیس سال نو مہینے اور نو دن تک رسول کریم علیہ العزت میں موجود اس نوشتے کو بائیس سال نو مہینے اور نو دن تک رسول کریم علیہ کہ تک منتقل کیا۔ چالیس سے زائد صحابہ نے اس کی کتابت کی ۔ سوال پیدا ہوتا ہے کہ اسے ایک ہی مرتبہ نازل کیوں نہیں کیا گیا۔ اس کے جواب میں قرآن مجید کی عظمت نہاں ہے۔ یہ کتاب عربوں کی ذبنی استعداد ان کے ساجی ماحول ثقافتی اقدار اور پنہاں ہے۔ یہ کتاب عربوں کی ذبنی استعداد ان کے ساجی ماحول ثقافتی اقدار اور ترکیہ نفس سے بلکل الگ ایک تعلیم کی حامل کتاب تھی۔ جسے ان کی ایمانی جلا اور ترکیہ نفس کے لیے بتدرج کازل کیا گیا۔ صرف ایک ہی مرتبہ نازل کر کے اس سے وہ مقاصد حاصل نہیں کیے جاسکتے تھے۔ قرآن مجید میں اس کے نازل کرنے والے کی

مراد کو سیجھنے کے لیے پیغیبرانہ رہنمائی اور تعلیم کی ناگزیر ضرورت تھی۔ مختلف قرآئی آیات کے شان نزول کو بیان کرنے احکامات کی وضاحت اور عملی شکلول کو متعین کرنے عبادات کی ہیئت اور ترکیب کو واضح کرنے اور شری امور کی تفصیلات فراہم کرنے کے لیے ضروری تھا کہ قرآن مجید کی آیات کی ان اجمالی تعلیمات کو اس کے پورے شرح وبسط کے ساتھ بیان کیا جائے۔ اس ضرورت نے تفسیر کے نن کوجنم دیا۔ فی تفسیر میں مہارت حاصل کرنے کے لیے لغت ادب شاعری احادیث فقہ روایات صحابہ شائش علم قراءت تاریخ ومغازی شان نزول ناسخ ومنسوخ اورا حکامات کا جاننا بہت ضروری ہے۔ اس ضمن میں کچھنون کی واقفیت بھی ناگزیرے۔

تفیر قرآن کا سب سے اہم اسلوب خود تفیر القرآن برآیات القرآن ہے۔ قرآن کی بہت ہی آیات ایک دوسرے کا تتمہ ہیں اور مختلف احکامات کی تحمیل کا نقشہ پیش کرتی ہیں۔ قرانی آیات کے باہمی ربط اور نظم کے بعد قرآن فہمی یا تفییر القرآن کا سب سے بڑا ماخذ خود رسول کریم شکری کا ذات گرامی ہے۔ قرآن مجید کے بیان کردہ عقائد وافکار' اعمال وافعال' اذکار وعبادات' احوال ومعاملات' حدود و تعزیرات' حدود وقود' آ داب ورسوم' حلال وحرام اور معروف و منکر کا ذکر جہال قرآنی میں اجمالاً بیان ہوا' وہاں اس کی تفصیل سیرت نبوی شکری اور احادیث کوشامل نہ کیا ماتھ ملتی ہے۔ اگر قرآن مجید کے ساتھ سیرت بیغیر شکری اور احادیث کوشامل نہ کیا جائے تو اس کتاب مبین کے سیکروں عنوانات انسانیت پر اوجھل رہتے ۔ یہی باعث ہے کہ قرآن مجید کو ذخیرہ کہ دیث کے بغیر سجھنے اور بیان کرنے کی جن لوگوں نے جسارت کی ہے وہ اصل دین اور فطرت دین سے بہت دور جانگاے اور جاہلیت کے بیار میں مبتلا ہو گئے' العیاذ باللہ۔ قرآن مجید کوسنت پنیم ملی کے ذریعے سے سجھنے بر عار میں مبتلا ہو گئے' العیاذ باللہ۔قرآن مجید کوسنت پنیم ملی کے ذریعے سے سجھنے بر عار میں مبتلا ہو گئے' العیاذ باللہ۔قرآن مجید کوسنت پنیم ملی کے ذریعے سے سجھنے بر عار میں مبتلا ہو گئے' العیاذ باللہ۔قرآن مجید کوسنت پنیم ملی کے ذریعے سے سجھنے بر عار میں مبتلا ہو گئے' العیاذ باللہ۔قرآن مجید کوسنت پنیم ملی کے ذریعے سے سجھنے بر عار میں مبتلا ہو گئے' العیاذ باللہ۔قرآن مجید کوسنت پنیم ملی کے ذریعے سے سجھنے

کے اسلوب کوتفسیر ما تورہ کہتے ہیں اور اسے تفسیر بالروایت کا نام بھی دیا گیا ہے۔ عہد صحابہ کے سب سے جید مفسرین جن میں عمر بن خطاب علی مرتضی عبداللہ بن عباس عبداللہ بن مسعود اور ابی بن کعب بڑا گئے بہت متاز ہیں اسی تفسیر ما تورہ کے اسلوب کے بانی ہیں۔ ازواج مطہرات میں سیدہ عائشہ واللہ اللہ علی مباحث میں خصوصی امتیاز رکھتی ہیں۔

دوسری صدی بجری میں یونانی تفلسف اور ایرانی مابعد الطبیعات نے اسلامی فکر میں اپنادخول پیدا کرلیا جس سے قرآن مجید کی خالص تعلیمات کو دوسر ہے علوم وفنون کے تناظر میں ویکھنے اور سجھنے کی کوشش کی گئی۔ اس سے تفسیر بالرائے کے مکتب فکر کی بنیاد پڑی۔ یہ اسلوب نہ صرف امت مسلمہ میں قرآن فہمی کے منفی رویوں کا باعث بنا بلکہ اس سے تفرقے کی ایک ایسی بنیاد پڑی جس نے ابھی تک وحدت امت کے تصور کو یارہ یارہ کررکھا ہے۔

''تفییر'' کالفظ''فس ر'' کے مادے سے باب تفعیل کا صیغہ ہے' جس کے لغوی معنی حجاب اٹھاد سے' واضح کرنے یا کھول دینے کے ہیں۔ مگر علوم تازہ کی سرمستوں نے قرآنی مطالب کواس درجہ پراگندہ کردیا کہ حقائق کی نقاب کشائی کی بجائے' خود حقائق اس میں دب کررہ گئے۔اورتفییر بالرائے کے مفسرین نے تاویل کا ایک ایسا میصندالگایا کہ جس سے بقول اقبال:

احکام ترے حق ہیں گر اینے مفسر تاویل سے قرآل کو بتا سکتے ہیں پاژند

قرآن مجید کی تفسیر صدیوں سے مدارس نظامیہ میں پڑھائی جارہی ہے مگر ان مدارس کا چلن عجیب ہے کہ تفسیر پہلے پڑھاتے ہیں اور اصول تفسیر کا مطالعہ بعد میں کراتے ہیں۔ ضرورت ہے کہ مدارس نظامیہ اصول تغییر اور اس کی کم از کم ایک کتاب ''الفوز الکبیر' جسے شاہ ولی اللہ محدث وہلوی نے فارسی زبان میں تحریر کیا ہے' اس کا اردوتر جمہ طلبہ کو پڑھا دیا جائے' جس سے قرآن کے علوم پنجگا نہ سے قرآن مجید کے طالب علم کی ایک زہنی مناسبت بیدا ہوجاتی ہے۔

مقام مسرت کے ہمارے عہد میں قرآن فہی کے جذبات نو جوان سل میں فراوانی کے ساتھ پیدا ہورہے ہیں۔اس مقصد عزیز کے لیے بہت سے ادار نے انسٹی ٹیوٹ اور فاؤنڈیشنز تشکیل دیے جارہے ہیں مخضر دورانیے کے کورسز ترتیب دیے جارہے ہیں۔ خود رمضان المبارک کے مقدس مہینے میں معروف مدارس اور مخصوص مساجد میں درس قرآن کے حلقے قائم کیے جاتے ہیں۔متاز دینی مدارس میں دورہ تفسیر کا اہتمام کیا جاتا ہے۔ دورۂ تفسیر کے اس ماحول میں ایک خاص مرکز الدعوۃ السّلفیہُ ستیانہ بنگلہ فیصل آباد بھی ہے جہاں برسوں سے بیکار خیر جاری ہے۔جس سے قرآنی علوم کے طالبین اور تشنگان سیرانی حاصل کررہے ہیں۔اس ادارے کے علم النفسیر کے ایک جیداستاداور دورہ تفسیر قر آن حکیم کےمفسر مولا نا ابونعمان بشیراحمد حفظہ اللہ نے ایسے ہی طالبین قرآن کے لیے قرآنی موضوعات اور اصول تفسیر کے لوازم کے لیے بیخضر مگر جامع کتاب تحریر کی ہے جواینے اسلوب کے لحاظ سے بہت اہم اور مفید علمی کاوش ہے۔اس میں علم تفسیر کی ضخیم کتابوں کا خلاصہ بہت عمرگ سے بیش کیا گیا ہے۔اس کتاب میں قرآنی حقائق' علمی معلومات اوراصول تفسیر کے مختلف مباحث کے لیے سوال وجواب کا طریق اختیار کیا گیا ہے جو قرآنی مطالب کی تفہیم کے لیے ایک موزوں ترین اسلوب ہے۔اس طریق سے جہاں عامۃ انسلمین استفادہ کریں گی' وہاں منتہی حضرات بھی فیض یاب ہوں گے۔تر جمہ قر آ ن کے مراکز اس کوشش کو



بہت مفید یا ئیں گے۔ ادارہ دارالسلام کی بیکاوش لائق داد ہے کہاس نے قرآن مجید کے ترجمہ وتفسیر سے متعلق قرآنی اداروں اور انسٹی ٹیوٹ کی سہولت لیے بیمفیڈ مستند مختر مگر جامع کتاب فراہم کی ہے۔ اللہ تعالی مصنف اور ناشر کی اس خدمت کو قبول فرمائے۔ آمین یارب العالمین۔

العبدالمذنب پروفیسرعبدالجبارشاکر مدیر''بیت الحکمت''لا ہور 20 ررمضان رالمبارک 1424ء



#### مقدمة المؤلف

إِنَّ الْحَمْدَ للهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ ، وَنَسْتَغْفِرُهُ، وَنَعُوذُ وَنَعُوذُ وَنَعْوَدُ وَلِللهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنَا ، وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا ، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلَا هَادِي لَهُ ، وَمَنْ يَتْضْلِلْ فَلَا هَادِي لَهُ ، وَأَشْهَدُ وَأَشْهَدُ اللهُ وَحْدَهُ لاَ شَرِيكَ لَهُ ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ.

انسان جسم وروح کے مرکب کا نام ہے۔ ان میں ایک عضر مفقو دہوتو تنہا دوسرا عضر انسان نہیں کہلاسکتا اور دونوں عضر ول کواپنی نشو ونما اور بقا کے لیے غذا اور بیاری کی صورت میں دواکی ضرورت ہے۔ اللہ تعالیٰ نے انسان کے جسم کومٹی سے بیدا کیا تواس کی غذا و



دوابھی آسان سے نازل کی جوقر آن اوراس کی شرح مدیث کی صورت میں ہمارے پاس ہے۔جسم کو بروقت غذا اور دوا نہ دی جائے تو اس کے تلف ہونے کا خدشہ ہوتا ہے۔اسی لیے ہم جسم کی غذا و دوا کے لیے محنت وکوشش کرتے ہیں کیکن اس سے بڑھ کرروح کی غذا و دوا کے لیے کوشش کرنی چاہیے۔جسم کی غذا و دوا کے میسر نہ آنے کی صورت میں صرف دنیاوی زندگی متاثر ہوتی ہے جبکہ روح کی غذا و دوا کی عدم موجودگی میں دنیاوی اوراخروی دونوں زندگیاں متاثر ہوتی ہیں۔

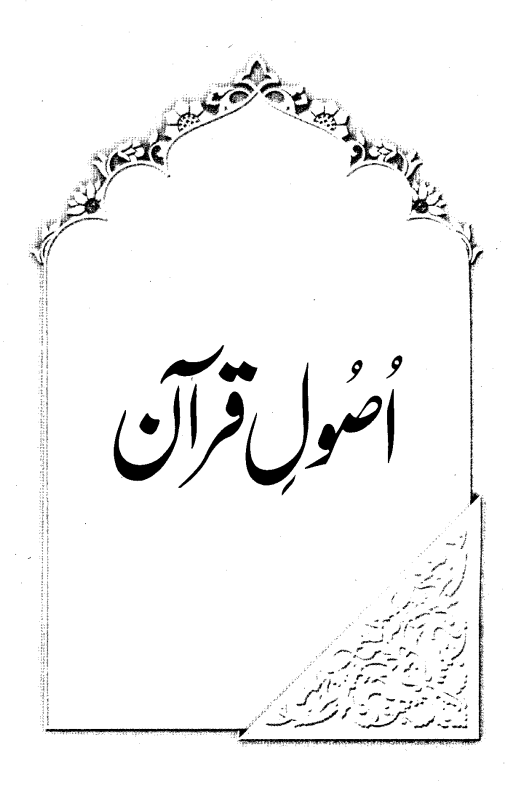
یہ جھی حقیقت ہے کہ جسم کی غذاودواکوز مین سے پیداشدہ قدرتی اورمفردشکل میں استعال کرنے میں استعال کرنے میں استعال کرنے میں ومشقت سے پیس کر مرکب بنا کر استعال کرنے میں واضح فرق ہے۔ اسی طرح روح کی غذا و دوالیعنی قرآن مجید کی سادہ ناظرہ تلاوت کرنے اور محنت ومشقت سے معانی ومفہوم سمجھ کر تلاوت کرنے میں بھی واضح فرق ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اللہ تعالی نے کئی مقامات پر قرآن کریم کو سمجھ کر پڑھنے کی ہدایت فرمائی ہے۔

چونکہ قرآن کریم عربوں کے اسلوب کلام کے مطابق نازل کیا گیا ہے'اس لیے اس کے معانی و مطالب سمجھنے کے لیے اس دور کے انداز کلام اور اس کے اصول و ضوابط سے آگاہ ہونا ضروری ہے' نیز نزول قرآن سے لے کر موجودہ مصحف کی صورت میں آنے کے مراحل اور اسلاف کی اصطلاحات کاعلم ہونا بھی ضروری ہے۔ اس کے لیے علمائے کرام نے اصول تفسیر مرتب کیے۔

عصر حاضر میں بعض ُ حلقوں میں قرآن فہمی کا قدر نے ذوق پیدا ہور ہا ہے کیکن دنیاوی مشاغل کی وجہ سے لوگ زیادہ وقت نکا لئے سے گھبراتے ہیں اور عربی گرامراور اصول تفسیر کے بغیر مختصر وقت میں قرآن کریم سمجھنے کی کوشش کرتے ہیں۔اس طرح **4** 20 **>4** 

اکثر دین مدارس میں اصول تفیر کے بغیرتر جمہ وقیر پڑھانے ہیں تو آخری سال میں ہیں۔ جب تین یا چارسال میں ترجمہ وقیر کممل ہوجاتے ہیں تو آخری سال میں اصول تفییر پڑھا دیے جاتے ہیں حالانکہ اصول وقواعد پہلے پڑھائے جانے چاہئیں تھے۔ غالبًاس کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ اردوزبان میں اصول تفییر پرکوئی مخضراورعام فہم کتاب نہیں ہے جوابتدائی کلاس میں پڑھائی جائے۔ اسی ضرورت کے پیش نظریہ کتاب نہیں ہے جوابتدائی کلاس میں پڑھائی جائے۔ اسی ضرورت کے پیش نظریہ قرآن وقی سرمرت کے گئے ہیں۔ یہ کتاب مناهل العرفان فی علوم القرآن فر آن وقی مرم تب کے گئے ہیں۔ یہ کتاب مناهل العرفان فی علوم القرآن التفسیر و المفسرون الاتقان فی علوم القرآن اور مقدمہ معارف القرآن (مولانا مفتی محرشفع بڑھائی) کا خلاصہ ہے۔ اکثر جگہ حوالے بھی درج کردیے گئے ہیں التفسیر و المفسرون کے لیے آسانی ہو۔ امید واثق ہے کہ یہ کتاب دینی مدارس کے طلبہ اور عامۃ الناس دونوں کے لیے مفید ہوگی۔ اللہ تعالی سے دعا گوہوں کہ وہ اسی امت مسلمہ کی رہنمائی کا ذریعہ بنائے اور میرے لیے میرے والدین اور اساتذہ امت مسلمہ کی رہنمائی کا ذریعہ بنائے اور میرے لیے میرے والدین اور اساتذہ کرام کے لیے ذریعہ بنائے۔ آمین!

ابونعمان بشيراحمه مرکز الدعوة السّلفيهٔ ستيانه بنگلهٔ فيصل آباد



### قرآن مجید کی لغوی اورا صطلاحی تعریف ٔ اس کی وجه تسمیه اورامتیازی خصوصات

سوال: قرآن کے لغوی واصطلاحی معنی بیان کیجئے۔ جواب: قرآن قَوَءَ یَقُواً کا مصدر ہے جو فُعُلانؒ کے وزن پر ہے جس کے لغوی معنیٰ جمع اور شامل کرنے کے ہیں۔ پھر پیلفظ پڑھنے کے معنی میں استعال ہونے لگا کیونکہ اس میں بھی قصص امر نہی آیات اور سور توں کو جمع کیا جاتا ہے۔ <sup>©</sup> اصطلاحی معنی:

"هُو كَلامُ اللهِ الْمُنَزَلُ عَلَى مُحَمَّدٍ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ اللهِ الْمُنَزَلُ عَلَى مُحَمَّدٍ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ الْمَتَعَبَّدُ بِتِلاَوَتِهِ (ارشاد الفحول، ص: ٢٩، ٣٠، ومناهل العرفان في علوم القرآن: ١/ ٢١، ٢٢)

"الله تعالى كاوه كلام جومُح مَن اللهِ في إرنازل كيا كيا اوراس كى تلاوت كرناعبادت را

ية تعريف انتهائى جامع ومانع ہے كيونكه 'كلامُ اللهِ ''كہنے ہے گلوق كاكلام نكل گيا۔ 'المُنزَّلُ ''كہنے سے غير منز ل كلام خارج ہوگيا' 'على مُحَمَّدٍ ''كہنے سے سابقه انبياء پرنازل ہونے والاكلام خارج ہوگيا اور 'المُمتَعَبَّدُ بِتِلاوَتِه ''كہنے سے احادیث رسول خارج ہوگيا اور 'المُمتَعَبَّدُ بِتِلاوَتِه ''كہنے سے احادیث رسول خارج ہوگئيں۔ قرآن كی ایک اصطلاحی تعریف بیھی كی گئی ہے:

«اللَّمُنزَّلُ عَلَى الرَّسُولِ الْمَكْتُوبُ فِي الْمَصَاحِفِ،

① لسان العرب: 128/128/1 و تاج العروس: 221٬220/1

#### قرآن مجيد كى لغوى اورا صطلاحى تعريف اس كى وجه تسميه اورامتيازى خصوصيات 🚅 👣 😘 🌊 🔞

سوال: قرآن مجید کے نام اور 'القرآن' کی وجہ تسمیہ بیان سیجئے۔ جواب: قرآن کریم میں اس کے پانچ نام استعال کیے گئے ہیں:

الْقُرُآن ﴿ الْفُرُقَانِ ﴿ اللَّهُ كُر ﴿ الْكِتَابِ ﴿ النَّنْزِيلِ

ان میں سب سے زیادہ مشہور''القرآن'' ہے۔قرآن مجید میں اکسٹھ جگہاں کا ذکر موجود ہے۔

علامہ ابوالمعالی نے کتاب البر هان میں قرآن کریم کے بچین نام ذکر کیے ہیں <sup>©</sup> اور بعض نے اس سے بھی زیادہ اکا نوے (۹۱) تک بیان کیے ہیں لیکن حقیقت ہیں <sup>©</sup> اور بعض نے اس سے بھی زیادہ اکا نوے (۹۱) تک بیان کیے ہیں لیکن حقیقت ہیں ہے کہ قرآن کریم کے بطور علم ہونے کے مذکورہ پانچ نام ہی ہیں۔ باقی سب صفاتی نام ہیں مثلاً کریم 'حکیم' مجید وغیرہ۔

وجہ تسمیہ: لفظ'' قرآن' مصدر ہے' جس کے معنی پڑھنے کے ہیں اور عربی زبان میں مصدر کو بھی اسم مفعول کے معنی میں استعال کیا جاتا ہے ۔ پس قرآن بھی اسم مفعول مصدر کو بھی جانے والی کتاب کے ہیں مفعول مصدر کو قام کے معنی ہیں ستعال کیا گیاہے جس کے معنی پڑھی جانے والی کتاب کے ہیں اور لفظ قرآن کے آخر میں الف ونون مبالغے کے لیے ہیں لہٰذا اس کے معنی بہت زیادہ پڑھی جانے والی کتاب کے ہیں۔

بعض نے بدوجہ تسمیہ بھی بیان کی ہے کہ قرآن کریم کا بینام کفارِ عرب کی تر دید

① مناهل العرفان: 8/1

#### . قر آن مجید کی لغوی اوراصطلاحی تعریف اس کی وجهتسمیه اورامتیازی خصوصیات

میں رکھا گیا۔ وہ کہا کرتے تھے:

﴿لاَ تَسْمَعُوا لِهِنَ الْقُرْانِ وَالْغَوْا فِيْهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ ۞

(حُمّ السجدة :26/41)

''تم اس قرآن کومت سنو بلکہ اس کی تلاوت کے وقت شور کیا کروتا کہتم غالب آجاؤ۔''

کفار مکہ کا نظریہ بیتھا کہ شور مچا کراس کی آواز کود بادیں گےاور کسی کو پڑھنے نہیں دیا جائے گا۔ تو اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے ان کی تر دید میں اس کا نام'' قرآن' رکھا کہ بیوہ کتاب ہے جو ہرزمان ومکان میں ہمہوفت پڑھی گئی اور پڑھی جائے گی۔

- 🕾 الفرقان: حق وباطل كررميان فرق كرنے والى كتاب
  - الذكو: الله كى بيان كرده چيزول كااس ميس ذكر ہے۔
    - 🕾 الكتاب: بمعنى مكتوب\_
    - التنزيل: بمعنى مُنزَّل نازل كى موئى كتاب

سوال: دوسری الہامی وغیر الہامی کتب کے مقابلے میں قرآن کریم کی کون سی نمایاں خصوصات ہں؟

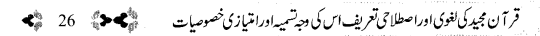
جواب: قرآن کریم کو باقی الهامی وغیر الهامی کتب کے مقابلے میں مندرجہ ذیل خصوصات حاصل ہیں:

- 1- قرآن کریم و ہ کتاب ہے جو زمانہ نزول سے آج تک محفوظ ہے اور اس کی حفاظت کی ذمہ داری خود اللہ تعالی نے لی ہے۔
- 2- بیوه کتاب ہے جوز مانہ نزول سے آج تک سیجے تاریخ تدوین وتر تیب کی مالک ہے۔
  - 3- میروه کتاب ہے جس کی سندِ تواتر بے شار قراء سے ثابت ہے۔

#### قر آن مجید کی لغوی اوراصطلاحی تعریف اس کی دجه تشمیه اورامتیازی خصوصیات



- 5- یہ وہ کتاب ہے جس کی تعلیم فطرت انسانی کے عین مطابق ہے اور اس سے عالم اور غیر عالم دونوں فائدہ اٹھا سکتے ہیں۔
- 6- یہ وہ کتاب ہے جس کا ترجمہ دنیا کی تقریباً ہر زبان میں ہو چکا ہے اور اس پر امت کا تفاق ہے۔
- 7- یہ وہ کتاب ہے جس کی اشاعت تمام کتب سے زیادہ ہوئی۔اس کے باوجود اس کے ایک لفظ میں بھی اشتیاہ واختلاط نہیں ہوا۔
- 8- بدوہ کتاب ہے جو تقیل حروف وقیق محاورات اور رکیک مثالوں سے پاک ہے۔
- 9- یہ وہ کتاب ہے جس کے حاملوں کا تبوں اور قاریوں کے حالات زندگی بھی مسلسل محفوظ ہیں۔
- 10- یہ وہ کتاب ہے جس کی حفاظت کے لیے بہت سے نئے علوم ایجاد ہوئے اور ہر دور میں اس کی تفاسیر لکھنے کے لیے علماء کی بڑی جماعت تیار رہی۔
- 11- بیروہ کتاب ہے جس کے ایک حرف پڑھنے سے دس نیکیاں ملتی ہیں اور اس کونماز میں بطور تلاوت بڑھا جاتا ہے۔
  - 12- میدوہ کتاب ہے جس کی تلاوت سننا ضروری قرار دیا گیا ہے۔
  - 13- بیوہ کتاب ہے جسے رسول کریم منافیا نے اپنی زندگی ہی میں حفظ وتحریر کروایا۔
- 14- یہ وہ کتاب ہے جواب تک اپنی زبان نزول میں محفوظ ہے اوراس کی زبان بھی دنیامیں زندۂ جاوید ہے۔
  - 15- بیوه کتاب ہے جس نے تحقیق وتد قیق اور علمی انکشافات کا دروازه کھولا ہے۔
- 16- بدوہ کتاب ہے جس نے تو حید خالص کوعام کیا' مساوات کو قائم کیا' سرمایہ داری



کی مذمت کی عقل وفطرت کے موافق قانون وارثت پیش کیا عورتوں کے مکمل حقوق بیان کیے اور غلاموں کی آزادی کاراستہ کھولا۔ 17- بیدہ کتاب ہے جس کی فضاحت وبلاغت کوکوئی اور کتاب نہیں پاسکتی۔



#### وحی کا بیان

سوال: وحی کے لغوی واصطلاحی معنی بیان کریں اوراس کی اقسام تحریر کریں۔ جواب: وحی کے لغوی معنی جلدی سے اشارہ کردیئے کے ہیں۔ اصطلاحی معنی:

(هُوَ كَلاَمُ اللهِ الْمُنَزَّلُ عَلَى نَبِيٍّ مِنْ أَنْبِيَائِهِ) (فيض الباري ، شرح صحيح البخاري: ١٨/١) "الله تعالى كاوه كلام جواس كے نبيوں ميں سے كس نبى پرنازل بُواہو'' وحى كى اقسام: وحى كى تين قسميں ہيں:

1-وی قلبی: وہ وی جوفر شتے کے واسطے کے بغیر براہ راست اللہ تعالیٰ کی طرف سے نبی کے دل میں القا کر دی جائے اور ساتھ بیکھی واضح کر دیا جائے کہ بیاللہ کی طرف سے سے جے خواہ بیر حالت بیداری میں ہویا خواب میں۔ جیسے حضرت ابراہیم علیہ کو بیٹا ذرج کرنے کا حکم خواب میں دیا گیا۔

2- کلام الہی: فرشتے کے واسطے کے بغیر براہ راست اللہ کا اپنے نبی سے ہم کلام ہونا اوراسے براہ راست اللہ کا اپنے احکام دینا۔ بیودی کی تمام اقسام سے افضل واعلی ہے۔ اسی لیے حضرت موسیٰ علیہ کی فضیلت بیان کرتے ہوئے اللہ تعالی نے فرمایا:
﴿ وَ کُلَّمُ اللّٰهُ مُوسِلِی تَکُولِیْهُ اَلٰ اللّٰهُ مُوسِلِی تَکُولِیْهُ اللّٰ اللّٰہِ اللّٰهُ مُوسِلِی تَکُولِیْهُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ مُوسِلِی تَکُولِیْهُ اللّٰہِ الل

اینی اصلی شکل میں ہوتا ہے اور تبھی بشری شکل میں اور بعض اوقات صرف فرشتے کی آ واز سنائی دیتی ہے شکل نظر نہیں آتی۔ قرآن كريم نے وحى كى مذكورہ تينوں قسموں كى طرف اس طرح اشارہ فر مايا ہے: ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشِرِ أَنْ يُكِلِّمَهُ اللهُ إِلَّا وَحْيًّا أَوْمِنْ قُرْا يُ حِجَابِ اَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوجِي بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ ﴾ (الشورى:42/51) ''کسی انسان کے لیے لائق نہیں کہ اللہ تعالیٰ اس سے (براہ راست) بات كرے سوائے دل ميں القاء كركے يا يردے كے بيجھے سے ياكسى پيغام

رسال (فرشتہ) کوجھیج کر ۔ پس وہ اللہ تعالیٰ کی اجازت سے اس کے منشاء کے مطابق وحی کرتا ہے۔''

سوال: وحي كي ضرورت واہمت بيان تيجئے۔

جواب: قرآن كريم رسول الله مَالليَّا ير بذر بعدوى نازل كيا گيا ہے۔اس ليے وحى كى ضرورت واہمیت حانناضروری ہے۔

الله تعالیٰ نے انسان کو بیدا کرنے کا مقصد یہ بیان فر مایا:

﴿ وَمَا خَلَقُتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُثُ وَنِ ﴾ (الذريت:51/56) ''اور میں نے جوّں اور انسانوں کو صرف اس لیے پیدا کیا کہ وہ میری عبادت کرس''

عبادت کامفہوم بیہ ہے کہ زندگی اللہ تعالیٰ کے احکام کے مطابق گزاری جائے اور اللّٰد تعالیٰ کے احکام کو جاننے کے لیے علم کی ضرورت ہے کیونکہ جب تک پیمعلوم نہ ہو۔ کہ کس طریقے سے زندگی گزارنے پر رضائے الہی حاصل ہوتی ہے'اس وقت تک

**29** 

اس پر عمل کرنا ناممکن ہے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے انسان کو تین چیزیں ایسی عطا کی ہیں جن کے ذریعے سے وہ مفید اور غیر مفید چیز میں فرق کرسکتا ہے:

① حواس خسمہ ﴿ عقل ﴿ وحی ۔

انسان کو کچھ چیزوں کے مفیداور غیر مفید ہونے کاعلم حواس سے ہوتا ہے اور کچھ کا عقل سے اور جو چیزیں ان دونوں ذرائع سے معلوم نہ ہوں ان کاعلم وحی کے ذریعے سے عطا کیا گیا ہے۔

علم کے مذکورہ نتیوں ذرائع کی اپنی ایک حد ہے جس سے آگے وہ کام نہیں کرسکتے۔جو چیزیں انسان حواس سے معلوم کرسکتا ہے وہ صرف عقل سے محسوس نہیں کی جاسکتیں' مثلاً:

میرےسامنے ایک طالب علم بیٹا ہے۔ آنکھ کے ذریعے سے مجھے معلوم ہوا کہ یہ انسان ہے اوراس کارنگ گندی ہے وغیرہ۔ یہ چیزیں حواس کو معلل کر کے معلوم نہیں کی جاسکتیں۔ عقل نے بتایا کہ اس کے والدین ہیں اگر چہ اس کے والدین میرے سامنے نہیں بیٹھے۔ عقل کو معطل کر کے یہ چیزیں حواس سے معلوم نہیں کی جاسکتیں۔ اس طرح بہت می چیزیں ایس جن کا علم حواس اور عقل دونوں سے نہیں ہوسکتا ' مثلاً: آ دی کو کیوں پیدا کیا گیا؟ اس کے ذھے کون کون سے فرائض ہیں؟ ان چیزوں کا علم دینے کے لیے اللہ تعالی نے جو ذریعے مقرر کیا اسے ' وجی' کہتے ہیں۔ اس سے ثابت ہوا کہ انسان کے لیے مفید اور غیر مفید چیزیں معلوم کرنے کے لیے وجی کی اشد فرورت ہے اور یہ ایک عظیم ذریعہ علم ہے۔ حواس اور عقل سے جو چیزیں معلوم نہیں ضرورت ہے اور یہ ایک عظیم ذریعہ علم ہوتی ہیں۔

سوال: رسول الله مَا لَيْهُمْ بِرِنز ول وحى كے مراتب تحرير كريں \_

جواب علامه ابن قیم میسینے وی کے سات مراتب ذکر کیے ہیں:

1- سيچ خواب آنا ان سے نبی کريم ملافيظ پروحی کی ابتدا ہو گی۔

2- فرشتے دکھائی دیے بغیر ہی کوئی چیز دل میں ڈال دینا۔

3- فرشتے كابشرى صورت ميں نبى كريم مَثَاثِيْمُ بروحى لانا۔

4- منجهی گھنٹی کی طرح آواز آتی اور وحی کا نزول شروع ہوجا تا۔

5- فرشتے کا اصلی شکل میں رسول الله مَلَّ اللهُ مَلَى اللهُ مَلْ اللهُ اللهُ مَلْ اللهُ مَلْ اللهُ اللهُ مَلْ اللهُ اللهُ مَلْ اللهُ مَلْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَلْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَلْ اللهُ الله

6- الله تعالى سے براہ راست ہمكلام ہونا جيسے معراج كى رات آپ الله تعالى سے ہمكلام ہوئے اور پياس نمازوں كا بديب ملا۔

7- فرشتے کے واسطے کے بغیر براہ راست اللہ تعالی سے پس پر دہ ہم کلام ہونا 'جس طرح اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ علیہ سے پس پر دہ باتیں کی تھیں۔

نوٹ: بعض لوگوں نے آٹھویں مرہبے کا بھی اضافہ کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ سے براہ راست بغیر حجاب کے باتیں کرنالیکن اس میں سلف سے خلف تک اختلاف چلا آرہا ہے۔ <sup>©</sup>

سوال: وخي اور كشف والهام مين كيا فرق ہے؟

جواب: وحی اس کو کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ اپنا کلام اپنے کسی نبی پر نازل فرمائے۔ وحی صرف انبیاء کے ساتھ خاص ہے' کسی غیر نبی پر وحی نہیں آسکتی خواہ وہ ولائٹ کے کتنے ہی اعلیٰ درجے کیوں نہ حاصل کرلے۔

اور کشف والہام اس کو کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ اپنے مقرب بندوں کے دل میں کوئی

 <sup>(</sup>ملخص) (ملخص) (المعاد صنف) (18/1 (المعاد صنفح) (المعاد صنفح) (المعاد صنفح) (المعاد صنفح) (المعاد صنفح المعاد صنفح ا

**4** 31 **3>4** 

خیر کی بات القاء کردے یا ان کی آنکھوں کے سامنے کوئی چیز ظاہر کردے یعنی وحی کا تعلق صرف انبیاء کے ساتھ ہے اور کشف والہام کا تعلق نبی وغیر نبی دونوں کے ساتھ ہوتا ہے۔

نوٹ: (۱) مجدد الف ثانی نے کشف اور الہام میں بیفرق بیان کیا ہے کہ کشف کا تعلق حسیات سے ہے کیے کشف کا تعلق حسیات سے ہے بیعنی اس میں کوئی چیزیا واقعہ آئھوں سے نظر آجاتا ہے اور الہام کا تعلق وجدانیات سے ہے بیعنی اس میں کوئی چیز نظر نہیں آتی بلکہ دل میں کوئی بیز نظر نہیں آتی بلکہ دل میں کوئی بات القاء کر دی جاتی ہے۔ <sup>©</sup>

2- وحی اور کشف والہام انبیاء اور اولیاء کے اپنے اختیار میں نہیں بلکہ بیاللہ کے اختیار میں نہیں بلکہ بیاللہ کے اختیار میں ہوتا ہے۔ میں ہوتا ہے۔ وہ جب جا ہے جس پر چاہے اور جیسے چاہے نازل فرما تا ہے۔

3- انبیاء پروی بھی الہام کی صورت میں بھی نازل ہوتی تھی لیکن انبیاء کا الہام یقین ہوتا ہے اور یہ وحی کی ایک قسم ہے۔ اس لیے اس کی پیروی کرنا ضروری ہے جب کہ اولیاء کا کشف والہام یقین نہیں ہوتا 'اوروہ دین میں ججت ہوتا ہے نہ اس کا اتباع فرض ہے۔ بلکہ الہام وکشف نصوص قرآن وحدیث کے خلاف ہوتو اس بڑمل کرنا کسی کے نزد یک بھی جائز نہیں۔ ©

سوال: وحی متلوا ورغیر متلومیں کیا فرق ہے؟

جواب: رسول الله مَثَالِيَّةُ برجووحي نازل هوتي تقي اس كي دوقتميس بير \_

وی متلو: لغوی لحاظ ہے اس کے معنی ہیں' وہ وحی جس کی تلاوت کی جائے۔ اصطلاحاً اس سے مراد وہ وحی ہے جس میں الفاظ و معانی دونوں اللہ تعالیٰ کی طرف

① فيض البارى: 19/1

② الاعتصام للامام شاطبي' ص:351

وحی کا بیان

سے ہوں۔ اس میں کسی قتم کا تغیر جائز نہیں ہے اور بیقر آن کی صورت میں ہمارے یاس موجود ہے۔

وی غیر متلو: وہ وی جس کے معانی اللہ کی طرف سے ہوں اور الفاظ رسول اللہ متالیقی کے ہوں اور الفاظ رسول اللہ متالیق کے ہوں اور بیاضی صدیث کی صورت میں ہمارے پاس موجود ہے۔ جیسے آپ متالیق نے فرمایا:

«أُوْتِيتُ الْقُرْآنَ وَمِثْلَهُ مَعَهُ» (مسند أحمد: ١٣١/٤، ح: ١٣٠٨)

"مجھے قرآن کریم اور اس کے ساتھ اس کی ہم مثل چیز (حدیث) عطاکی گئی ہے۔''

نوٹ: جس طرح وحی متلومنجانب اللہ ہے اور اس پر عمل کرنا ضروری ہے ۔ اس طرح وحی غیر متلوکوچھوڑ کر وحی غیر متلوکوچھوڑ کر صرف وحی متلو پر عمل کرنا بھی ضروری ہے۔ وحی غیر متلوکوچھوڑ کر صرف وحی متلو پر عمل کرنا ناممکن ہے۔



### قرآن اور حدیث قدسی کی تعریف اوران میں فرق

سوال: قرآن ٔ حدیث اور حدیث قدسی کی تعریف لکھیں نیز قرآن اور حدیث قدسی میں فرق واضح کریں۔

جواب:قرآن کی تعریف:

(هُ وَ كَلاَمُ اللهِ الْمُنَزَّلُ عَلَى مُحَمَّدٍ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ اللهِ الْمُنَزَّلُ عَلَى مُحَمَّدٍ عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ الْمُتَعَبَّدُ بِتِلاَوَتِهِ (ارشاد الفحول، ص: ٢٩، ٢٩ ومناهل العرفان في علوم القرآن: ١/ ٢١، ٢٢) "الله تعالى كا وه كلام جو مُحمَّنَا الله عَمْ الله عَمْ الله عَمْ الله الله عَمْ الله عَلَيْ الله عَمْ الله عَلَيْ الله الله الله الله على الله

حديث كى تعريف

«هُوَ مَا أُضِيفَ إِلَى النَّبِيِّ عَيَالِيَّةٍ مِنْ قَوْلٍ أَوْ فِعْلٍ أَوْ قِعْلٍ أَوْ تَعْلٍ أَوْ تَعْلِ أَوْ تَعْلِ أَوْ تَعْلِ أَوْ صِفَةٍ» (تيسير مصطلح الحديث، ص: ١٤) "مديث وه ہے جس كى نسبت اور اضافت نبى كريم مَا تَعْلِيْمْ كى طرف ہوخواه وه قول ہویا تقریر ہویا كوئى صفت ہو۔"

حدیث قدسی کی تعریف:

"هُوَ مَا نُقِلَ إِلَيْنَا عَنِ النَّبِيِّ عَيْكِيْ مَعَ إِسْنَادِهِ إِيَّاهُ إِلَىٰ رَبِّهِ عَزَّوَجَلَّ (تيسير مصطلح الحديث، ص:١٢٦)
"وه حديث جونبي اكرم مَنْ الْأَمْ كَ واسط سے ہم تك پنچ اور آپ اسے الله

#### قر آن اور حدیث قدسی کی تعریف اوران میں فرق



تعالی کی طرف منسوب کریں۔'' قرآن اور حدیث قدسی میں فرق:

- ﷺ قرآن کے الفاظ و معانی دونوں اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہیں جبکہ حدیث قدی اللہ علی علی اللہ علی علی اللہ علی اللہ علی اللہ علی اللہ علی اللہ علی اللہ علی علی اللہ علی ا
- ﷺ قرآن سند تواتر سے ثابت ہے اور یہ طعی الثبوت ہے جب کہ حدیث قدسی سند تواتر سے ثابت نہیں حتیٰ کہان میں سے بعض ضعیف بھی ہیں لہٰذا یہ طعی الثبوت بھی نہیں ہے۔
- ﷺ قرآن کریم کونماز میں بطور تلاوت پڑھا جاتا ہے اور اس کے ہرحرف پڑھنے پر دس نیکیاں ملتی ہیں جب کہ حدیث قدسی اس کے برعکس ہے۔ البعة حدیث قدسی کامطلق ثواب ضرور ہوتا ہے۔
- ﷺ قرآن مجیدایک ایساعلمی اوراد بی معجزه اور چیلنی ہے جس کے سامنے اس عہد کے تمام بڑے بڑے ادیب اور شاعر سرنگوں ہو گئے جب کہ حدیث قدسی ہے اس طرح چیلنج نہیں کیا جاسکتا۔



#### 35 **\*\*<**

### نزول قرآن كابيان

سوال: نزول کے کیامعنی ہیں؟ نزول قرآن کے مختلف مراحل بیان کریں۔ جواب: نزول مندرجہ ذیل دومعانی کے لیے استعال ہوتا ہے:

1- جَلَه بَكُرْنا: جِسِي الله نے حضرت نوح عَلَيْكِ أَي دَعَا كَا ذَكَرَكَ مَوَ عُرَمَايا: ﴿ وَ قُلْ رَّبِ ٱنْزِنْ نِي مُنْزَلاً مُّبْرِكًا وَ أَنْتَ خَيْرُ الْمُنْزِلِيْنَ ۞ ﴾

(المؤمنون:23/23)

"اور کہنا میرے رب! مجھے برکت والی جگه اتارنا اور تو سب سے بہتر

اتارنے والاہے۔''

اسی طرح عربوں کا محاورہ ہے:

«نَزَلَ الأَمِيرُ الْمَدِينَةَ»

''امیرشهرمیں اترا'یعنی رہائش اختیار کرلی۔''

2- اور سے نیچاترنا: جیسے اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَانْزَلْنَا مِنَ السَّمَآءِ مَاءً ﴾ (المؤمنون:23/18)

"اورہم نے بادلوں سے پانی اتارا۔"

نزول قرآن کے مراحل: نزول قرآن کے مندرجہ ذیل تین مراحل ہیں:

1- يبلانزول لوح محفوظ ميں ہواجس طرح الله تعالى نے فرمایا:

﴿ بَلْ هُوَ قُرُانٌ مَّجِيدٌ ﴿ فِي لَوْجٍ مَّحْفُوظٍ ۞ (البروج:85/21/22)

'' بلکہ وہ تو قرآن مجید ہے جولوح محفوظ میں ہے۔''

2- دوسرانزول لوح محفوظ سے بیت العزت (بیت المعمور) میں ہوا۔ فر مان اللی ہے:
﴿ إِنَّا ٓ اَنْزَلْنَكُ فِی لَیْكَةٍ مُّ لِرِكَةٍ ﴾ (الدحان: 44/3)

"ہم نے اسے (قرآن کو) ایک خیروبرکت والی رات میں نازل کیا ہے۔''
مزید فر مایا:

﴿ إِنَّا اَنْزَلْنَهُ فِي لَيْكَةِ الْقَدْرِينَ (القدر: 1/97) " بهم نے اس (قرآن) كوليلة القدر ميں نازل كيا۔"

اوراسی کی بابت فرمایا:

﴿ شَهُرُ رَمَضَانَ الَّذِي أَنْزِلَ فِيهِ الْقُرْانُ ﴾ (البقرة: 2/158) "رمضان وهمهينه ہے جس ميں قرآن نازل کيا گيا۔"

3- تیسرا نزول بیت العزت سے قلب رسول الله مَثَاثِیْم پر آہستہ آہستہ حسب ضرورت ہوا۔الله تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَقُرْانًا فَرَقْنَهُ لِتَقْرَاهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكُثِ وَنَزَّلُنَهُ تَنْزِيْلًا ﴾ ﴿ وَقُرْانًا فَرَقْنَهُ لِتَقْرَاهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكُثِ وَنَزَّلُنَهُ تَنْزِيْلًا ﴾ (بني اسرائيل: 17/106)

"اورقر آن کریم کوہم نے متفرق طور پراس لیے اتارا' تا کہ آپ اسے لوگوں کے سامنے شہر گھہر کر تلاوت کریں اور ہم نے اس کوتھوڑ اتھوڑ اکر کے نازل کیا۔''
اس طرح قرآن کریم 22 سال 9 ماہ اور 9 دن میں مکمل ہوا۔ کسروں کوختم کر کے 22 سال کہا جاتا ہے۔

نوٹ: قرآن کریم میں نزول قرآن کیلئے انزال اور تنزیل دولفظ استعال ہوئے ہیں۔

إِنْزَال : كسى چيز كاليك بهى باركمل نازل كردينا\_

**4** 37 **34** 

"اورہم رسولوں کے حال احوال آپ کے سامنے اس لیے بیان کرتے ہیں کہ اس کے ذریعے سے آپ کے دل کومضبوط کریں۔"

ﷺ رداعتر اضات: مخالفین کے آئے دن نئے نئے اعتر اضات وسوالات ہوتے تھے تو جن آیات میں ان کا جواب تھا ان کا نزول اس وقت ہی مناسب تھا جب وہ سوالات کئے گئے۔جبیبا کہ اللہ نے فرمایا:

﴿ وَ لَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلِ إِلَّا جِئْنَكَ بِالْحَقِّ وَ أَحْسَنَ تَفْسِيُرًا ﴾ ﴿ وَ لَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلِ إِلَّا جِئْنَكَ بِالْحَقِّ وَ أَحْسَنَ تَفْسِيُرًا ۞ ﴾ (الفرقان:25/33)

''اوروہ آپ کے پاس اس کی مثل کوئی چیز نہیں لاسکتے مگر ہم نے اسے ٹھیک

**4** 38 **>4** 

ٹھیک آپ تک پہنچادیا ہے اور سب سے اچھی طرح کھول کربیان کیا ہے۔'' پھ حفظ وفہم میں آسانی: قرآن کریم کا نزول ایک اُن پڑھ قوم پر ہوا۔ ان کی طاقت میں نہ تھا کہ ممل قرآن یکبارگی سمجھ لیں اور یاد کرلیں اس لیے قرآن تھوڑ اتھوڑ اکر کے نازل کیا گیا تا کہ اسے سمجھنے اور یاد کرنے میں آسانی ہواور اچھی طرح ان کی تعلیم و تربیت ہوسکے۔

ان میں کے دوت عرب کا معاشرہ انہائی ابتر ہو چکا تھا۔ ان میں حلال وحرام اور طیب و خبیث کی تمیز ناپید ہو چکی تھی' اس لیے حکمت کا تقاضا تھا کہ ان کی اصلاح درجہ بدرجہ کی جائے تا کہ ان کواحکامات پر عمل کرنے میں بوجھ محسوس نہ ہو جس طرح تحریم خمر یعنی شراب آ ہستہ آ ہستہ حرام قرار دی گئی۔ پہلی دفعہ اس کی قباحت کی طرف اشارہ کیا گیا۔ جبیبا کہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ يَسْعَلُوْنَكَ عَنِ الْحَمْرِ وَ الْمَيْسِرُ قُلْ فِيْهِمَا إِنْهُ كَبِيْرٌ وَ مَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَ الْمَيْسِرُ قُلْ فِيْهِمَا ﴿ البقرة: 2/219) لِلنَّاسِ وَ اِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهما ﴾ (البقرة: 2/219)

''وہ آپ سے شراب اور جوئے کے متعلَق پوچھتے ہیں۔ کہد دیجیے ان دونوں کا مول میں بڑا گناہ ہے اور لوگوں کے لیے پچھ فائدے بھی ہیں' مگر ان کا گناہ ان کے نفع سے بہت زیادہ ہے۔''

پھراوقات نماز میں اس کے پینے پر پابندی لگادی گئی۔جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:
﴿ يَا يَتُهَا الَّذِينَ اَمَنُوا لَا تَقْرَبُوا الصَّلُوةَ وَانْتُمْ سُكُلِى حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ ﴾ (النساء: 43/4)

''اے ایمان والو! نشے کی حالت میں نماز کے قریب بھی نہ جاؤ حتیٰ کہ اپنی بات کو مجھنے لگو۔'' 39

پھرتیسرے مرحلے میں کممل حرام کردی گئی۔ جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا:
﴿ آیا یُٹھا الّٰ فِینَ اَمُنُوْآ اِنْکَا الْحُمْرُ وَالْکَیْسِرُ وَالْاَنْصَابُ وَالْاَذْکُاهُمُ وَالْکَیْسِرُ وَالْاَنْصَابُ وَالْاَذْکُاهُمُ وَالْکَیْسِرُ وَالْاَنْصَابُ وَالْاَذْکُوهُمُ وَالْکَیْسِرُ وَالْاَنْصَابُ وَالْاَذْکُومُ وَجُمْنُ مِیْنِ اللّٰکَیْسِرُ وَالْور بت اور قرعہ کے تیریہ سب گندے شیطانی کام ہیں لہذا ان سے بالکل الگ رہو۔'' سب گندے شیطانی کام ہیں لہذا ان سے بالکل الگ رہو۔'' سوال: آیات کا سب نزول اور فوائد ذکر کریں نیز وضاحت کریں کہ ایک ہی آیت کی سب نزول کیوں بیان کیے جاتے ہیں۔ جواب: نزول کے اعتبار سے قرآن کریم کی آیات دوقعموں پر شمنل ہیں:

- 1- وه آیات جو کسی خاص سوال یا خاص واقعه کی وجه سے نازل ہوئی ہوں ، مِثلاً: آیت لعان وغیرہ۔
- 2- وہ آیات جو کسی خاص سوال یا خاص واقعہ کی وجہ سے نازل نہیں ہوئیں بلکہ اللہ تعالی نے خودانسانوں کی رشد و ہدایت کے لیے نازل کی ہیں۔ سبب نزول: آیات کے نزول کے گئی اسباب ہو سکتے ہیں:
- صحابہ کرام ڈی ڈیٹر کے درمیان کی بات پراختلاف ہوجانا اوراس کے لیے وی نازل ہونا' مثلاً یہود یوں نے اوس اور خزرج کے درمیان اختلاف کرادیا اور دونوں فریق لڑنے کے لیے تیار ہو گئے تو یہ آیت نازل ہوئی:
  ﴿ یَا یَا یُکھا الّٰذِیْنَ اَمَنُوْ آ اِنْ تُطِیعُوْ اَفِر یُقا مِّنَ الّٰذِیْنَ اُوتُواالْکِتٰ کِیرُدُّ وَکُمْ بَعْنَ اِیْسَانِکُمْ کُفِرِیْنَ ﴾ (آل عمران: 3/100)

  '' اے ایمان والو! اگرتم اہل کتاب کے ایک گروہ کی پیروی کروگ تو وہ متہیں ایمان لانے کے بعد کفر کی طرف یلٹادیں گے۔''

﴿ بَهِ حَسِمَقُصِدَ کے لیے آیت نازل ہوئی ہے اس کی حکمت کی تعیین ہوجاتی ہے مثلاً: . ﴿ يَا يَهُا الَّذِينَ اَ مَنُواُ لَا تَقْرَبُوا الصَّلُوةَ وَاَنْتُمْ سُكْرًى ﴾ (النساء: 43/4) ''اے ایمان والو! نشے کی حالت میں نماز کے قریب بھی نہ جاؤ۔''

① مسند احمد:279/4

② دوسری بات بجاب کے بارے میں تھی اور تیسری بات جنگ بدر کے قید یوں کے آل کرنے کامشورہ تھا۔

اگراس آیت کا شان نزول معلوم نه ہوتو بیوہم پیدا ہوسکتا ہے کہ جب شراب حرام ہے تو ﴿ لَا تَقَدْرَبُوا الصَّلُوةَ وَانْتُهُمْ سُکُرٰی ﴾ کیوں کہا گیا؟

\* سبب نزول سے آیت کے سمجھنے میں مدوملتی ہے اور اشکال رفع ہو جاتے ہیں' مثلاً:

﴿ وَلِللهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ فَايَنَمَا تُولُواْ فَنَمَّ وَجُهُ اللهِ ﴾ (البقرة:2/115)

''مشرق ومغرب(کی سمتیں)اللہ کے لیے ہیں۔تم جس طرف بھی چہرہ کرو اسی طرف اس کی ذات ہے۔''

اگراس آیت کاشان نزول ذہن میں نہ ہوتو بظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ نماز میں کسی خاص سمت کی طرف رخ کرنا ضروری نہیں ہے حالانکہ قبلہ کی طرف منہ کرنا فرض ہے۔ اس آیت کے شان نزول سے یہ معلوم ہوا کہ تحویل قبلہ کے وقت جب یہودیوں نے اعتراض کیا تواس کے جواب میں بیآ بیت نازل ہوئی۔

ﷺ آیت کے ظاہری سیات سے جو سمجھ آرہا ہو وہ حقیقت میں مقصود نہ ہوتو شان نزول سے حقیقت واضح ہوجاتی ہے مثلاً:

﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمْ مَّنَاسِكُمْ فَأَذْكُرُوا اللهَ كَنِكُرِكُمْ أَبَآءَكُمْ ﴾ ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمْ مَّنَاسِكُمْ فَأَذْكُرُوا اللهَ كَنِكُرِكُمْ أَبَآءَكُمْ ﴾

''جبتم حج کے ارکان مکمل کرلوتو اللہ کا ذکر کرو'جس طرح اپنے آباؤ اجداد کا ذکر کرتے ہو۔''

اگرآیت کا شان نزول معلوم نه ہوتو آیت کا طرا ﴿ فَاذْ کُرُوا اللهَ كَنِ كُرِكُمْ اللهَ كَنِ كُرِكُمْ اللهَ كَنِ كُرِكُمْ اللهَ كَا اللهُ كُولُولُ اللهُ كَا اللهُ كُولُولُ اللهُ كَا اللهُ عَلَا اللهُ كَا اللهُ كَا اللهُ كَا اللهُ كَا اللهُ عَلَا اللهُ كَا الل

42

یادکوآباؤاجدادگی یادسے تثبیہ کیول دی گئی ہے؟ لیکن سبب نزول سے واضح ہوگیا کہ یہال' وقوف مزدلفہ' کا ذکر ہور ہا ہے۔ مشرکین عرب کا یہ عمول تھا کہ وہ ارکان جج سے فارغ ہوکر مزدلفہ میں اپنے آباؤاجداد کے کارنا مے فخر سے بیان کرتے۔ اس پر اللہ تعالی نے فر مایا: 'باپ دادول کے قصے کہانیول کی بجائے میراذکر کیا کرو۔' پھر قرآن کریم میں کئی مقام پر کسی خاص واقعہ کواشار تأبیان کیا گیا ہے اور جب تک واقعہ معلوم نہ ہوآیت کا مطلب سمجھ میں نہیں آسکتا' مثلاً:
﴿ وَ مَا رَمَیْتَ إِذْ رَمَیْتَ وَ لَاکِنَّ اللّٰهَ رَحْمی ﴿ (الانفال: 17/8) میں جب کفار کا گھراؤ ہوگیا' تو رسول اللہ منا ہوتو آیت کو میں کئی ان کی جنگ بدر میں جب کفار کا گھراؤ ہوگیا' تو رسول اللہ منا ہوتو آیت کو میں کا فی دشوار ہوگا۔ کا فی دشوار ہوگا۔

الله سبب نزول کی وجہ سے عام کوخاص اور خاص کو عام کرنے کاعلم حاصل ہوجاتا ہے مثلاً:

﴿ عَبَسَ وَتُوَلِّى ﴿ أَنْ جَآءَهُ الْأَعْلَى ۞ ﴿ عَبِسَ: 1/80) ''اس نے ترش روہوکر منہ موڑلیا صرف اس لیے کہ اس کے پاس ایک نابینا آیا۔''

عَبَسَ وَتَوَلَّى سے نِي اکرم مَنَا لَيْنَا اور أَلاَعُمٰ الله بن ام مكتوم وَلَا لَيْنَا مَمَ الله بن ام مكتوم وَلَا لَيْنَا مُم مَنَا الله بن ام مكتوم وَلَا لَيْنَا الله بن الله بن

ایک آیت کے متعدد شان نزول ہونے کی وجہ: متقدمین (صحابہ کرام اور تابعین) کسی آیت کے خاص سبب نزول کواس کے ساتھ مقید نہیں کرتے تھے بلکہ جس واقعہ یا



سوال پروہ آیت صادق آتی تھی اس پروہ''نَـزَ لَـتُ فِـی کَذَا"کالفظ استعال کرتے تھے۔جبکہ متاخرین کسی آیت کے خاص واقعہ یا سوال کو اس کے ساتھ خاص کرکے ''نَزَلَتُ فِی کَذَا" کالفظ استعال کرتے ہیں <sup>©</sup>

سوال: سب سے پہلے اور آخر میں کون سی آیت نازل ہوئی؟

جواب: اس بحث کا تعلق نقل و تو قیف سے ہے۔ عقل کواس میں دخل نہیں البتہ مختلف دلائل کو د کیھ کرراج اور مرجوح کا فیصلہ کیا جاسکتا ہے یا تعارض کوحل کرنے کے لیے تطبیق دی جاسکتی ہے۔

سب سے پہلے اور آخر میں نازل ہونے والی آیت کی دوصور تیں ہوسکتی ہیں:

- 1- مطلق طور پر پہلی اور آخری نازل ہونے والی آیت۔
  - 2- تعض تشریحی لحاظ ہے پہلی اور آخری آیت۔

پہلی صورت کے بارے میں مفسرین کے مختلف اقوال ہیں اور ان میں سے راج یہ ہے کہ سورۃ العلق کی ابتدائی آیات سب سے پہلے نازل ہوئیں۔ جبیبا کہ حدیث میں صراحت آئی ہے کہ رسول اللہ مَا اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ ا

حضرت جابر ڈالٹیُؤ سے سور ۃ المدثر کاسب سے پہلے نازل ہونا منقول ہے۔ ان میں تطبیق کی دوصورتیں ہیں:

1- مطلق طور پرسب سے پہلے سورة العلق کی ابتدائی آیات نازل ہوئیں لیکن فترة الوحی (نزول وحی میں ایک لیے وقف) کے بعد سب سے پہلے سورة المدثر

٠ مناهل العرفان المبحث الخامس (ملخص)

② صحيح البخارى بدء الوحى باب كيف كان بدء الوحى .... الخ حديث:2

**4** 44 **>** 

نازل ہوئی۔

2- مطلق طور پرسب سے پہلے نازل ہونے والی سورۃ العلق کی ابتدائی آیات ہیں لیکن سب سے پہلے جو کمل سورت نازل ہوئی وہ سورۃ المد شر ہے لیکن اس تطبیق میں کمزوری ہے کیونکہ سورۃ المد شرکمل کیبارگی نازل نہیں ہوئی۔ سب سے آخر میں نازل ہونے والی آیت کے بارے میں بھی اختلاف ہے۔ اس بارے میں مندرجہ ذیل اقوال ہیں:

\* بعض كنزديكسب مة خرمين نازل مونے والى آيت بيد: ﴿ وَاتَّقُوْا يَوْمًا تُرْجَعُوْنَ فِيْهِ إِلَى اللَّهِ ﴾ ثُمَّ تُوفَى كُلُّ نَفْسٍ مَّا

رَهِ عَوْدُ يُولِي مُونِي رَبِي مِنْ مَا يَظُلَمُونَ ۞ ﴿ (البقرة: 2/281) كَسَبِتُ وَهُمُ لَا يُظْلَمُونَ ۞ ﴾ (البقرة: 2/281)

اس کی تائید میں ابن عباس رہا گھا کا قول پیش کیا جاتا ہے کہ اس آیت کے نازل

ہونے کے بعد آپ سالی الم صرف 9 دن زندہ رہے۔

\* بعض کے زدیک سب سے آخر میں یہ آیت نازل ہوئی:

﴿ يَاكِتُهَا الَّذِينَ امَنُوْآ إِذَا تَكَايَنُتُمْ بِكَيْنٍ إِلَى آجَلٍ مُّسَمَّى فَاكْتُبُوهُ .... الآية ﴾ (البقرة:2/282)

\* بعض كنزديكسب سے آخر ميں بي آيت نازل ہوئى:

﴿ فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِّي لَا أُضِيعٌ عَمَلَ عَامِلٍ

صِّنْكُم أَنْكُم الآية ﴾ (آل عمران:3/195)

العض كے زديك سب سے آخر ميں بي آيت نازل ہوئى:

﴿ يَسْتَفْتُونَكَ طَقُلِ اللَّهُ يُفْتِينَكُمْ فِي الْكَلْكَةِ ..... الآية ﴾ (النساء: 4/176)

**4**5 **34** 

\* بعض كزويكسب عن خرمين يه آيت نازل هوئى:
﴿ وَمَنْ يَّقْتُلُ مُؤْمِنًا مُّتَعَبِّدًا فَجَزَا وَهُ جَهَنَّمُ خُلِمًا فِيها فَجَزَا وَهُ جَهَنَّمُ خُلِمًا فِيها ..... الآمة ﴾ (النساء: 4/93)

\* بعض كنزديك سب سے آخريس بي آيت نازل هوئى:
﴿ لَقَلْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنْفُسِكُمْ عَزِيْزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ ﴾
(التوبة: 9/128)

العض کے نز دیک سورۃ النصرسب سے آخر میں نازل کی گئی۔

\* بعض کے نز دیک سورۃ المائدہ سب سے آخر میں نازل ہوئی۔

\* بعض كنزديك سب سي آخريس بي آيت نازل هوئي:

﴿ ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَٱتْمَهْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيْتُ لَكُمْ الْمِلْوَمَ الْمُلْتُ اللَّهُ اللّ

① مناهل العرفان المبحث الرابع (ملخص)

# کمی و مدنی سورتیس اوران کی علامات وخصوصیات

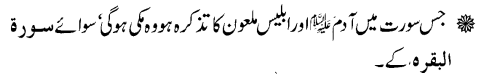
سوال: سورت کے کمی یامدنی ہونے سے کیا مراد ہے؟ کمی ومدنی سورتوں کی علامات و خصوصیات اور تعداد بیان کریں۔

جواب: جوسورتیں ہجرت سے پہلے نازل ہوئی تھیں ان کو مکی سورتیں کہا جاتا ہے خواہ وہ مکہ میں نازل ہوئی ہوں یا مکہ کے گردونواح میں اور جو ہجرت کے بعد نازل ہوئیں وہ مدنی سورتیں کہلاتی ہیں خواہ وہ مدینہ میں نازل ہوئی ہوں یا مدینہ کے قرب وجوار میں ۔سورتوں کا مکی و مدنی ہونا اکثریت واغلبیت کے اعتبار سے ہوتا ہے ورنہ بعض مکی سورتوں میں مدنی آیات اور مدنی سورتوں میں مکی آیات بھی پائی جاتی ہیں۔
مکی سورتوں کی علامات وخصوصات:

- 🕸 بروه سورت جس میں سجدہ تلاوت ہووہ مکی ہوگی۔ 🗈
- \* ہروہ سورت جس میں لفظ" کلا" کے ساتھ کلام کیا گیا ہوؤوہ کی ہوگی۔ ©
- ﷺ جس میں ﴿یا اُنُّهَا النَّاسُ ﴾ کے ساتھ کلام کیا گیا ہووہ کی ہوگی سوائے سورة البقرہ اور سورة الحج کے۔
- ﷺ ہروہ سورت جو حروف مقطعات سے شروع ہووہ کی ہوگی سوائے سورۃ البقرہ اور سورۃ آل عمر ان کے۔
- ﷺ ہروہ سورت جس میں سابقہ انبیاء وامم کا تذکرہ ہووہ مکی ہوگی سوائے سورۃ البقرہ کے۔
  - 🛈 سورة الحج کے مکی ومدنی ہونے میں اختلاف ہے اگر چہاس میں دوسجدے ہیں۔
    - کی لفظ پندرہ سورتوں میں ۳۳ مرتبہ آیا ہے جونصف قر آن کے آخر میں ہیں۔

#### مکی و مدنی سورتیں اوران کی علامات وخصوصیات





- ﷺ جس سورت میں تو حید ورسالت 'حشر ونشز' قیامت اور جنت وجہنم کا ذکر ہواور مشرکین کے ساتھ دلائل قطعیہ سے بات کی گئی ہووہ عموماً مکی ہوگی۔
- ﴿ ہر وہ سورت جس میں بنیادی وعمومی فضائل واخلاق کا ذکر ہواور مشرکین کے جرائم کا ردکیا گیا ہو مثلاً: خون بہانا ' بیٹیم کا مال کھانا ' بیٹی زندہ در گورکرنا وغیرہ تو ایسی سورت مکی ہوگی۔
- اورانتهائی فصاحت و بلاغت والی ہیں۔ان میں تشبیهات وتمثیلات کنایات و الی مخاص الله اللہ میں تشبیهات وتمثیلات کنایات و مجازات اوراستعارات وغیرہ کا کثرت سے استعال ہوا ہے اور ذخیرہ الفاظ بھی کثرت سے ہے۔

مدنی سورتول کی علامات وخصوصیات:

- 🗯 جس سورت میں کسی اسلامی فریضے کا پا اسلامی حد کا ذکر ہووہ مدنی ہوگی۔
- ﷺ جس سورت میں منافقوں کا ذکر ہووہ مدنی ہوگی سوائے سور ق العنکبوت کے۔
  - ﷺ جس سورت میں اہل کتاب کے ساتھ مجادلہ کیا گیا ہووہ مدنی ہوگی۔
- ﴿ جَسَ سورت مِينَ ﴿ يَا أَيُهَا الَّـذِينَ الْمَنُوا ﴾ كيساته خطاب كيا كيا هووه عموماً مدنى هوگي \_ مدنى هوگي \_
- ﷺ جس سورت میں عبادات ومعاملات مدود ومیراث جہادو قال جنگ وجدال اللہ میں عبادات ومعاملات مدود ومیراث جہادو قال جنگ وجدال اللہ علیہ عباد کی اللہ علیہ اللہ عباد کی اللہ عباد کی

نوٹ: مکہ میں قرآن کے خاطب زیادہ ترمشرک تھے جوتو حیدورسالت ٔ حیات بعد الموت اور

#### مکی و مدنی سورتیں اوران کی علامات وخصوصیات

**4**8 **4**8

قرآن کے کتاب اللہ ہونے کے منکر تھے اور بدعات فاسدہ کے مرتکب تھے اس لیے کی سورتوں میں ان چیزوں کا عقلی و نقلی اعتبار سے اچھی طرح اثبات کیا گیا ہے اور مشرکین کے فلط عقائد کی تر دید کی گئی ہے۔ چونکہ مکہ کے لوگ فصاحت و بلاغت میں بہت مشہور تھے اس لیے مکی سورتوں میں فصاحت و بلاغت بہت ملحوظ رکھی گئی ہے۔ مدینہ میں چونکہ مسلمانوں کی اکثریت تھی اور اسلامی حکومت قائم ہو چکی تھی اس لیے مدینہ میں چونکہ مسلمانوں کی اکثریت تھی اور اسلامی حکومت قائم ہو چکی تھی اس لیے احکامات کی سخت ضرورت تھی' چنانچہ مدنی سورتوں میں احکامات پر بہت زور دیا گیا ہے۔ سے اسی طرح مدینہ میں یہود و منافقین بھی رہتے تھے اس لیے ان کے غلط عقائد و نظریات کی بھی خوب تر دیدی گئی ہے۔ مکی و مدنی سورتوں کی تعداد:

(الف) بیس سورتوں کے مدنی ہوئے پرمفسرین کا اتفاق ہے اور وہ درج ذیل ہیں:

(١) البقرة (٢) آل عمران (٣) النساء (٤) المائدة

(٥) الانفال (٦) التوبة (٧) النور (٨) الاحزاب

(٩) محمد (١٠) الفتح (١١) الحجرات (١٢) الحديد

(١٣) المجادلة (١٤) الحشر (١٥) الممتحنة (١٦) الجمعة

(١٧) المنافقون (١٨) الطلاق (١٩) التحريم (٢٠) النصر

# (ب) جن سورتوں کے کمی یامدنی ہونے میں اختلاف ہے وہ بارہ ہیں:

(١) الفاتحة (٢) الرعد (٣) الرحمن (٤) الصف

(٥) التغابن (٦) المطففين (٧) القدر (٨) البينة

(٩) الزلزال (١٠) الاحلاص (١١) الفلق (١٢) الناس

# کمی و مدنی سورتیں اوران کی علامات وخصوصیات

(ج) ان فرکورہ بتیس (۳۲) سورتوں کے علاوہ باقی تمام سورتیں کی ہیں۔ یعنی کل سورتیں ۱۸ اور مختلف فیہ ۱۲ ہیں۔





# لفظ سورت کی وجہ تسمیہ اور تعریف

سوال: لفظ "سورت" كى وجبتهميه اورتعريف بيان كرين؟

جواب: جس وقت قرآن مجید نازل ہوا' اس وقت کے عرب فصحاء و بلغاء نے اپنے اجمالی و تفصیلی کلام کے الگ الگ نام مقرر کیے ہوئے تھے۔ چونکہ قرآن عربوں کے انداز کلام کے مطابق نازل ہوا ہے تو اللہ تعالی نے بھی اپنے اجمالی و تفصیلی کلام کے الگ الگ نام رکھے ہیں۔ عرب لوگ اپنے مجموعی کلام کا نام'' دیوان' رکھتے تھے تو اللہ الگ نام رکھے ہیں۔ عرب لوگ اپنے مجموعے کا نام'' رکھا۔ عرب لوگ چھوٹے کلام کو'' قصیدہ' کہتے ہیں تو اللہ تعالی نے چھوٹے مجموعے کا نام'' سورت' رکھا۔ عرب لوگ اپنے مختصر کلام کا نام'' ہیت' رکھا۔ عرب لوگ اپنے مختصر کلام کا نام'' ہیت' رکھا۔ عرب لوگ اپنے مختصر کلام کا نام'' ہیت' رکھا۔ عرب لوگ اپنی کلام کے اختیام کو'' قاصلہ' کہتے ہیں۔ اختیام کو'' قاصلہ' کہتے ہیں۔ لفظ''سورت' کی وجہ تسمید : لفظ''سورت' مہموز (واؤ کے ہمزہ کے ساتھ ) اور غیر مہموز (واؤ کے ہمزہ کے ہمزہ کے ساتھ ) اور غیر مہموز (واؤ کے ہمزہ کے ہمزہ کے بغیر) دونوں طرح استعال ہوتا ہے لیکن معنی اور وجہ اشتقاق میں کوئی خاص فرق نہیں۔ اس کے ماخذ اور اشتقاق کے بارے میں علما کے لغت میں میں کوئی خاص فرق نہیں۔ اس کے ماخذ اور اشتقاق کے بارے میں علما کے لغت میں مندرجہ ذیل اختلاف یا یا جاتا ہے:

1- علامہ عتبی ﷺ فرماتے ہیں: اس کا ماخذ'نسورڈ''ہےجس کے معنی''برتن میں بیکی ہوئی چیز' کے ہیں۔ اس لحاظ سے سورت بھی قرآن کا بچھ حصہ ہوتی ہے۔ 2- بعض نے اس کو'نسورڈ البِناءِ''(عمارت کی دیوار) سے ماخوذ کہا ہے' یعنی جس طرح عمارت مختلف اجزا کا مرکب ہوتی ہے اسے طرح قرآن بھی مختلف

#### لفظ سورت کی وجہتسمیہا ورتعریف

**\$>4**}

سورتوں سے مرکب ہے۔

3- سورت کالفظ''سُوْرُ الْمَدِیْنَة ''(شهرکی دیوار) سے اخذ کیا گیا ہے' یعنی جس طرح شهرکی دیوارتمام عمارتوں وغیرہ کا احاطہ کیے ہوئے ہوتی ہے اسی طرح سورت بھی اپنی تمام آیات کا احاطہ کیے ہوتی ہے۔

4- سورت کالفظ ''سِوَارُ'' سے لیا گیاہے جس کے معنی کنگن کے ہیں۔جس طرح کنگن کلائی کو گھیر لیتا ہے اسی طرح سورت بھی اپنی تمام آیات کو گھیر لیتی ہے۔

5- سورت کامعنی'' مرتفع اور بلند ہونا'' بھی ہے گویا کہ سورت کلام اللہ کا حصہ ہونے کی وجہ سے بہت بلند مرتبہ رکھتی ہے اس لیے اسے سورت کہتے ہیں۔
سورت کی اصطلاحی تعریف: سورت ایسے مجموعے کو کہتے ہیں جو آغاز اور خاتمہ رکھنے والی آیات پر شتمل ہواوراس کی کم از کم تین آیات ہول 🗓

**-;•-;•**-;•

٠ مناهل العرفان المبحث السابع: ترتيب السورو مقدمه معارف القرآن

# سورتوں کے نام رکھنے کا سبب اور ایک سے زائد نام رکھنے کی حکمت

سوال: سورتوں کے نام کس بنا پرر کھے جاتے ہیں؟ ایک ہی سورت کے ایک سے زائد نام رکھنے کی وجہاوران کی حکمت بیان کیجئے۔

جواب مندرجہ ذیل چیزوں کو مدنظرر کھ کرسورتوں کے نام رکھے جاتے ہیں۔

1- سورت كابتدائى لفظ بى سے اس كانام ركھ دياجا تا ہے مثلاً ظه ' ياس وغيره ـ

2- سورت کے اندرکوئی ایسالفظ مذکور ہوتا ہے جوکسی اہم واقعے کی طرف اشارہ کررہا ہوتا ہے خواسی لفظ سے سورت کا نام رکھ دیاجا تا ہے مثلاً: البقہ ق آل عمر ان وغیرہ۔

3- سورت کے موضوع کود کیھتے ہوئے اس کانام رکھ دیاجا تا ہے مثلاً سورۃ الاخلاص۔ زیادہ نام رکھنے کی حکمت: کسی سورت کے ناموں کی کثرت اس کے شرف ومنزلت کرتی ہے کیونکہ جس'ومسلمی'' کی شان زیادہ ہواس کو کئی القاب واساء کے ساتھ یاد کیاجا تا ہے۔

سورتول کے اساء کی وجہ تسمیہ: 1-سورۃ الفاتحۃ: فاتحہ کامعنی ہے کھولنے والی اور اس جگہ اس سے مراد ہے قرآن کیم کی ابتدا کرنے والی۔ کیونکہ اس سورہ مبارکہ سے قرآن مجید کا آغاز ہوتا ہے اس لیے اس کا نام 'الفاتحۃ''رکھا گیا ہے۔ اس سورت کے اور بھی بہت سے نام ہیں جومندرجہ ذیل ہیں:

## سورتوں کے نام رکھنے کا سبب اورایک سے زائد نام رکھنے کی حکمت

|    | 53  |     |   | ١  | . ' |
|----|-----|-----|---|----|-----|
| 74 | JJ. | -:' | 1 | A. | -   |

| ١٩ - شُورَةُ السُّوَّالِ           | ١٠ - اَلتَّرَاقِيَة     | ١ - فَاتِحَةُ الْكِتَابِ  |
|------------------------------------|-------------------------|---------------------------|
| ٢٠ ـ سُورَةُ الْجَمْدِالْأُولِي    | ١١ - اَلشِّفَاءُ        | ٢- فَاتِحَةُ الْقُرُآنِ   |
| ٢١- سُورَةُ الْحَمْدِ الثَّانِيَة  | ١٢ - اَلصَّلواةُ        | ٣ - أُمُّ الْكِتَابِ      |
| ٢٢- اَلدُّعَاء                     | ١٣ - سُورَةُ الصَّلوْةِ | ٤ - أُمُّ الْقُرُآنِ      |
| ٢٣- سُورَةُ تَعُلِيمِ الْمَسْئَلَة | ٤ ١ - اَلشَّافِيَة      | ٥-اَلُقُرُآنُ الْعَظِيم   |
| ٢٤- سُورَةُ الْمَنَاجَاتِ          | ١٥ - اَلْإِسَاسُ        | ٦ - اَلسَّبُعُ المَثَانِي |
| ٢٥_ سُورَةُ التَّفُوِيضِ           | ١٦ - اَلنُّورُ          | ٧ - اَلقَافِيَة           |
|                                    | ١٧ - سُورَةُ الْحَمُدِ  | ٨ - ٱلُوَافِيَة           |
|                                    | ١٨ - سُورَةُ الشُّكْرِ  | ٩ - ٱلُگُنزُ              |

3- مسورة آل عمران: اس سورت میں اولا دعمران کومرکزی حیثیت حاصل ہے۔عمران حضرت مریم علیا اس کے والد اورعلیسی علیا کے نانا تھے۔عیسائیوں کا عقیدہ علیا کے بارے میں ابن اللہ کا تھا۔ ان کی تر دید کے لیے ان کوآل عمران میں شامل کیا گیا اور حضرت مریم علیا کے بیٹے قرار دیا گیا۔اس سورت کو سُورَةُ الطّیبَة بھی کہتے ہیں نیزاس کو' ذھرین' بھی کہتے ہیں۔

4- سورة النسآء: السورت كا آغازعورتول كے مقام ومرتباور حقوق ومراعات كے بارے ميں ہے۔ اسى نسبت سے اس كانام سورة النساء ركھا گيا ُ يعنی وہ سورت

## سورتول کے نام رکھنے کا سبب اورایک سے زائد نام رکھنے کی حکمت

جس میںعورتوں کے مسائل واحکام تفصیل سے بیان کئے گئے ہیں۔

5-سورة المهآئدة: ''مائدة '' كامعنی'' وسترخوان ' ہے۔ حضرت عیسی علیما کے بیروکاروں نے مطالبہ کیا کہ اللہ تعالیٰ سے دعا کیجئے کہ وہ ہمارے لیے وسترخوان نازل فرمائے جس طرح حضرت موسی علیما کی قوم پرمن وسلوی نازل کیا گیا تھا۔ اس وجہ سے اس سورت کا نام'' سورة الممائدة ''رکھا گیا۔

6- سورة الانعام: "انعام" كمعنى موليثى اورجانوركے ہيں مشركين عرب نے موليشيوں كى حلت وحرمت كے بارے ميں انو كھے عقائد ايجاد كرر كھے تھے۔ اس سورت ميں ان كے باطل عقائد كى ترديد كى گئى ہے۔ نيز لفظ"ان عام" بھى تكرار سے آیا ہے اس لیے اس كانام" سورة الانعام" ركھا گیا ہے۔

7- سورة الاعراف : 'اعراف 'عرف کی جمع ہے۔ جس کامعنی بلنداوراو نجی جگه ہے۔ جنت اور جہنم کے درمیان ایک ایسی جگہ ہے جود ونوں کے درمیان حجاب کا کام دیتی ہے' اس جگہ کو' اعراف' کہا جاتا ہے۔ اس جگہ ان لوگوں کو گھر ایا جائے گا جن کے نیک اور برے اعمال مساوی ہوں گے اور پچھ عرصہ وہاں گھر نے کے بعدوہ رحمت اللی سے جنت میں جائیں گے۔ اس سورت میں اصحاب اعراف کا تذکرہ ہے اس لیے اس کا بینام رکھا گیا ہے۔

8- سورة الانفال: 'انفال ، 'نفل کی جمع ہے جس کامعنی زائد چیز ہے۔ اس جگه اس سے مراد مال غنیمت ہے چونکہ جہاد کا اصل مقصد رضائے الہی ہوتا ہے اور جنگ میں ملنے والا مال ایک زائد چیز ہے اس لیے اس کو انفال کہا جاتا ہے۔ اس سورت کا آغاز بھی اسی لفظ سے ہوتا ہے اور اس سورت میں اس کے متعلق احکام بیان کیے گئے ہیں۔ چونکہ اس سورت میں جنگ بدر کا ذکر بھی کیا گیا ہے اس لیے اس کو 'سورة ہیں۔ چونکہ اس سورت میں جنگ بدر کا ذکر بھی کیا گیا ہے اس لیے اس کو 'سورة

#### سورتوں کے نام رکھنے کا سبب اورایک سے زائد نام رکھنے کی حکمت

\$ 55 **(><**}

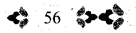
البدر " بھی کہتے ہیں ۔

9- سورة التوبة: توبكامعنى رجوع كرنا يا النفات كرنا بـاس سورت مين "توبة كالفظ محتلف صيغول سے پندره (۱۵) بارآ يا به اور الله كى صفت "تَـوَّابٌ " ووبارآ كى بهـ كالفظ محتلف صيغول سے پيچهر بنے والے تين صحابہ تُحافَّةُ كى توبكا تذكره بهاس يزاس ميں جنگ تبوك سے پيچهر بنے والے تين صحابہ تُحافَّةُ كى توبكا تذكره بهاس وجہ سے اس سورت كانام "سورة التوبة "ركھا گيا ہے۔ اس كے اور بھى درج ذيل نام بين: اسسورة البَرَاءَةِ البَرَاءَةِ السورة الفاضِحةِ (رسواكرد ينے والى) اسسورة العَذَاب اس ورة المُخْزعةِ۔

10- سورة يونس: السورت ميں حضرت يونس بن متى كا تذكره ہے جو بنى اسرائيل ميں سے تھاور عراق كے گردونواح كے علاقے كى طرف مبعوث كيے گئے تھے۔ وہ ايک مرتبہ اپنى قوم سے ناراض ہوكر اللہ كى اجازت كے بغير ہجرت كركے چلے گئے سمندر كے سفر كے دوران ميں مجھلى نے ان كونگل ليا۔ اور اللہ تعالى سے معافى مانگئے پراس كے بيك سے نكالے گئے دوسرى طرف ان كى قوم نے عذاب اللى ديكھ كرا پنے گناہوں سے تو بہ كرلى جو اللہ تعالى كے ہاں قبول ہوئى۔ اس تو بہ كى قبوليت كا تذكرہ اس سورت ميں بيان كيا گيا ہے اس ليے اس كانام سورة يونس ركھ ديا گيا۔

11- سورة هو د: اس سورت میں حضرت ہود علیا کا واقعہ ہے جو حضرت عیسی علیا سے تین ہزار سال قبل عادِ ارم کی طرف مبعوث کیے گئے تھے۔ قوم نے ان کی دعوت کو قبول نہ کیا جس کی وجہ سے ان کی قوم کو در دناک عذاب سے ہلاک کر دیا گیا۔ بیتمام واقعہ نفسیل سے بیان کیا گیا ہے'اس وجہ سے اس کا نام' سورة هو د'رکھا گیا ہے۔ 12- سورة یو سف: مشرکین مکہ کے اس سوال کا جواب دیتے ہوئے کہ بنی اسرائیل فلسطین سے مصر کیسے بہنچ گئے'اس سورت میں حضرت یوسف بن یعقوب بن اسحاق فلسطین سے مصر کیسے بہنچ گئے'اس سورت میں حضرت یوسف بن یعقوب بن اسحاق

#### سورتوں کے نام رکھنے کا سبب اور ایک سے زائد نام رکھنے کی حکمت



بن ابراہیم سی کا تذکرہ بڑی تفصیل سے بیان کیا گیا ہے۔ اس لیے اس سورت کا نام'سورة یوسف''رکھا گیا ہے۔

14- سورة ابراهیم اکسی زمانے میں عراق کی سرزمین میں ستارہ پرسی کا دور دورہ تھا۔ ستاروں کے نام پر مندر تغییر کیے گئے تھے۔ جن میں سینکڑوں بت سجا کررکھ ہوئے تھے دخیزت ابراہیم علیلیا ایک آزر کہتے تھے۔ حضرت ابراہیم علیلیا ایک آزر کے گھر میں پیدا ہوئے تو حید کا پر چار کیا اور اپنی قوم برا دری اور حکومت کے نظریات کی تردید کی حتی کہ ایک مندر کے تمام بتوں کو تو راجھی دیا۔ اس سورت میں حضرت ابراہیم علیلیا کا تذکرہ ہے اس لیے اس کا نام سورۃ ابراہیم رکھا گیا۔

15- سورة المحجو : "حجو" کامعنی پھروں سے بناہوامکان ہے۔قوم مودکو اصحاب الحجر کہا گیا ہے کیونکہ انہوں نے پہاڑوں کو تراش کر مضبوط مکان بنائے ہوئے سے لیکن کردار کی سیابی حدسے بڑھ گئ تو اچا نک ایک شخت آ واز نے ان کو دبوج لیااس سورت میں ان کا تذکرہ ہے لہذا اس کا نام سورة المحجور کھا گیا ہے۔ دبوج لیااس سورة المنحل : "نحل "کے معنی شہد کی کھی کے ہیں۔شہد کی کھی اللہ تعالیٰ کی منحی متنی مخلوق ہے جواس کی قدرت کاعظیم شہکار ہے۔ یہ دور دراز کے فاصلے طے کرکے پھولوں کا رس نکال کر لاتی ہے اور انہائی مہذب طریقے سے چھتے میں محفوظ کردیتی ہے۔ اس کی زندگی کے طور طریقے انہائی اطاعت شعاری اور اجتماعیت کی کردیتی ہے۔ اس کی زندگی کے طور طریقے انہائی اطاعت شعاری اور اجتماعیت کی

## سورتوں کے نام رکھنے کا سبب اور ایک سے زائد نام رکھنے کی حکمت

**4** 57 **3** 

بہترین مثال پیش کرتے ہیں۔ چونکہ اس سورت میں شہدگی کھی کا تذکرہ ہے اس لیے اس کا نام' سورة النحل''رکھا گیا ہے۔ اس سورت میں اللہ تعالیٰ کے کی انعامات کا تذکرہ ہے اس لیے اس کو' سورة النعیم'' بھی کہا جاتا ہے۔

17- سورة بنى اسرائيل : اس سورت مين يهودى حكومت كروح اور برے اعمال كى وجہ سے ان كے زوال كى داستان ہے اس ليے اس كا نام سورة بنى اسرئيل ہے۔ اس سورت كے آغاز ميں نبى كريم مَنَّا اللَّهِمُ كے اسراء ومعراج كا تذكرہ ہے اس ليے اس كو "سورة الاسراء" بھى كہا جا تا ہے۔ چونكہ اس كى ابتدا سجان الذى سے ہے اس ليے اس كا نام" سورة سبحان " بھى ركھا گيا ہے۔

18- سورة الكهف: "كهف" كامعنى غارب- السورة مين اصحاب كهف كا تذكره ہے جوشرك وكفر كى حكومت سے بغاوت كرك الله كے دين كى خاطرتمام كھ چھوڑ كر ہجرت كر گئے اور ايك طويل عرصے تك ايك غار ميں چھے رہے اس سورت ميں ان كا تفصيل سے تذكره ہے اس لياس كا نام "سورة الكهف" ركھا گيا ہے۔ ميں ان كا تفصيل سے تذكره ہے اس لياس كا نام "سورة الكهف" ركھا گيا ہے۔ 19- سورة مويم: حضرت عيلى عليها كى والده تحسيل الله تحسيل عليها كى والده تحسيل عليها كى والدت كا تذكره اور ان كى والده كى پاكدامنى بيان كى عارت ميں حضرت عيلى عليها كى والدت كا تذكره اور ان كى والده كى پاكدامنى بيان كى تخص شاہد الله تحالى الله تعالى كى جاتى ہے معانى الله تعالى الله تعالى معانى الله تعالى معانى الله تعالى مى جاتا ہيں۔ اس سورت كا نام "سورة طله" ركھا گيا ہے۔ اس سورت ميں حضرت موسى عليها كا تفصيلى واقع بھى ہے اس ليے اس كو "سورة طله" ركھا گيا ہے۔ اس سورت ميں حضرت موسى عليها كا تفصيلى واقع بھى ہے اس ليے اس كو "سورة كليم" بھى سورت ميں حضرت موسى عليها كا تفصيلى واقع بھى ہے اس ليے اس كو "سورة كليم" بھى سورت ميں حضرت موسى عليها كا تفصيلى واقع بھى ہے اس ليے اس كو "سورة كليم" بھى

کہتے ہیں۔

#### سورتوں کے نام رکھنے کا سبب اور ایک سے زائد نام رکھنے کی حکمت \*



21- سورة الانبيآء: "انبياء" ني كى جمع ہے۔ اس سورت ميں بہت سے انبياء كے ا بنی قوم کوتو حیدالہی کا درس دینے اور قوم کے انکار کرنے کا ذکر ہے نیز فریقین کے انجام كاتذكره بأس لياس كانام" سورة الانبياء" ركها كياب\_ 22- سورة الحج: اس سورت میں دیگراحکام ومسائل کے ساتھ ساتھ جے کے مسائل تفصیل سے بیان کیے گئے ہیں۔اس کے پیش نظراس کا نام 'سورۃ الحج''رکھا گیا ہے۔ 23- سورة المؤمنون: اُس سورت كى ابتدائى دس آيات ميس الل ايمان كاوصاف حمیدہ بیان کئے گئے ہیں جس کی بنایراس کا نام 'سورة المؤمنون''رکھا گیاہے۔ 24- مسورة النور: ''نور'' سے مرادعكم وايمان كى روشنى ہے اس سورت ميں ﴿ اللهُ نُورُ السَّلُوتِ وَالْأَرْضِ ﴾ كا تذكره كيا كيام جس مرادم كمر چشمه ہدایت اللّٰد تعالیٰ کی ذات ہے' نیز اس سورت میں معاشر تی احکام بڑے احسن انداز ہے بیان کیے گئے ہیں جن کو سیح معنوں میں جاننے کے لیے نور الہی کی اشد ضرورت ہے۔اس لیےاس کا نام 'سورۃ النور''رکھا گیاہے۔ 25-سورة الفوقان: "فوقان" كامعنى حق وباطل كورميان فرق كرنے والا ہے۔اس سورت میں قرآن کو فرقان کہا گیا ہے جوحق و باطل کے درمیان فرق کی كسوئى بــــاس بنايراس سورت كانام 'سورة الفرقان ''ركھا گيا ہـــ 26- سورة الشعرآء: ''شعراء''شاعرکی جمع ہے۔ کفار مکہ اعجاز قرآن کے سامنے لاجواب تھے اور نبی کریم مَالیّٰیَا پرشاعری کا الزام دھرتے تھے۔اس سورت کے آخر میں شعراء کی حقیقت کو آشکارا کیا گیا ہے اور واضح کیا گیا ہے کہ اس کلام الہی كاتعلق شعراء سے بیں ہوسکتا'اس لیے اس کا نام'' سورۃ الشعراء''رکھا گیاہے۔ 27- سورة النمل: "نمل" چيوني كوكت بين -اس سورت مين حضرت سليمان عليك كا

#### سورتوں کے نام رکھنے کا سبب اور ایک سے زائد نام رکھنے کی حکمت

**4** 59 **3** 

**\***>

تذکرہ کیا گیا ہے کہ وہ ایک باراپے شکرسمیت چیونٹیوں کی آبادی کے پاس سے گزر ہے توان کی ملکہ نے تمام چیونٹیوں کو متنبہ کیا کہ شکر سے بچنے کے لیے تم محفوظ جگہ بہتے جاؤ۔ اس بنا پراس سورت کا نام' سورۃ النمل "رکھا گیا ہے۔ اس میں حضرت سلیمان الیا گاذکر بھی ہے اس لیمان الیا کاذکر بھی ہے اس لیمان الیا کاذکر بھی ہے اس لیمان "بھی کہتے ہیں مصدر ہے اور اسم مصدر بھی ہے لیکن اس جگہ اسم مصدر یعنی قصہ کے معنی میں استعال ہوا ہے۔ اس سورت میں حضرت موسی الیا کا تذکرہ ہے اور اسی تذکرہ ہے اور اسی تذکرہ ہے اور اسی تذکرہ میں ﴿ وَقَصَّ عَلَيْهِ الْقَصَصَ ﴾ کے الفاظ ہیں۔ اس لیے اس کا نام سورۃ القصص رکھا گیا ہے۔

29- سورة العنكبوت: "عنكبوت" كمعنى كرئرى كے ہيں۔ اس ميں چندايي قوموں كا تذكرہ ہے جن كواپئ قوت وتدن پر برا ناز تھا اور اسى ناز كے سيلاب ميں انہوں نے عقائد واعمال كاسفينه غرق كرديا احكام اللي كوپس پشت ڈال ديا اور يہ بجھنے لگے كہ اب ہمارى طاقت كوكون شكست دے سكتا ہے۔ ليكن جب عذاب اللي آياتوان كى تمام قوت وتدن كرى كا گھر ثابت ہوئى اور آن واحد ميں تمام نيست و نابود ہو گئے نيز اس سورت ميں مشركين كے معبودوں كو كرئى سے تشبيه دى گئى ہے اس ليے اس كا نيز اس سورة العنكبوت" ركھا گيا ہے۔

30- سورة الروم: ہجرت مدینہ سے قبل اکثر رومیوں اور ایرانیوں (اہل فارس) کی آپس میں جنگ رہتی تھی ۔ مسلمانوں کے جذبات رومیوں کے ساتھ تھے کیونکہ وہ اہل کتاب سے اور مشرکین مکہ کے جذبات ایرانیوں کے ساتھ تھے کیونکہ وہ آتش پرست تھے۔ ایرانیوں کو رومیوں پر غلبہ حاصل ہوا تو مکہ کے مشرکین نے اس پر خوشیاں منائیں اور مسلمانوں کو طعنہ دیا۔ اس سورت میں یہ پیش گوئی کردی گئی کہ چند ہی

#### سورتوں کے نام رکھنے کا سبب اور ایک سے زائد نام رکھنے کی حکمت

سالوں کے بعد رومی ایرانیوں پر غالب آئیں گے اور مسلمان بھی ایک بڑی خوشی سے ہمکنار ہوں گے۔اس سے اس کا نام 'سور قالروم ''رکھا گیا ہے۔(یا در ہے قرآن کی پیش گوئی ۲ ہجری میں اس وقت پوری ہوئی جب رومیوں نے ایرانیوں کو شکست دی اور انہی دنوں مسلمان فتح بدر کی خوشیاں منار ہے تھے۔)

31- سورة لقمان: السورت مين حضرت لقمان المين كا تذكره بج جوبهت برا به على معلى الله المين الله كا تذكره به جوبهت برا حكيم اور دانا آدمى تقے۔ اس سورت ميں ان كى اپنے بيٹے كے نام فيمتى پندونصائح كا تذكره ہے۔ اس بنا پر اس كانام "سورة لقمان" كوديا گيا۔

32- سورة السجدة : اس سورت میں اللہ تعالیٰ کی قدرت کا ملہ کا تذکرہ ہے اور اس میں یہ بتلایا گیاہے کہ اس کی ذات برجیح معنی میں وہی ایمان لانے والے ہیں جواس کے معجزات کود کھے کرسجدہ میں گربڑتے ہیں اس لیے اس کانام 'سورة السجدة 'رکھ دیا گیا۔ 33- سورة الاحزاب : ' احزاب ' حزب کی جمع ہے۔ ہجرت کے پانچویں سال پورے عرب کے یہودیوں اور مشرکین نے مل کر مسلمانوں پر یلغار کردی ' کئی دن محاصرہ کیے رکھا آخر کارنا کام حالت میں وہ واپس چلے گئے۔ اسی مناسبت سے اس کا نام ' سورة الاحزاب ' رکھا گیا۔

34- سورة سبا: کسی زمانے میں یمن میں ایک قوم آباد تھی جس کا نام سباتھا۔ انہوں نے اپنی وادیوں کا پانی ایک ڈیم کی صورت میں جمع کیا ہوا تھا اور سال بھر اپنی زمینوں کواس سے سیراب کرتے تھے جس کی وجہ سے انتہائی فراوانی میں تھے۔ اللہ تعالیٰ کے احکام کی بغاوت کی وجہ سے وہ ڈیم ٹوٹا اور پوری قوم تباہ و برباد ہوئی۔ اس پورے واقعے کے ذکر کی وجہ سے اس کا نام 'سور ق سبا''رکھا گیا۔

35- سورة فاطر: 'فاطر'' كامعنى بغيركسى نمونے كے خليق كرنے والا ہے۔اس

#### سورتول کے نام رکھنے کا سبب اور ایک سے زائد نام رکھنے کی حکمت



سورت كا آغاز ﴿ الْحَدُثُ لِلّهِ فَاطِرِ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ ﴾ سے ہوا ہے جس میں اللہ كی صفت ' فاطر' ہے۔ اس بنا پر اس سورت كا نام ' سورة فاطر' ركھا گيا ہے۔ اس میں چندفر شتوں كا تذكرہ ہے جو اللہ تعالیٰ كے حكم پر ہمہ وقت عمل كرنے كے ليے تيار رہے ہیں۔ اس وجہ سے اس كو' سورة الملائكة' بھی كہا گيا ہے۔

36- سورة يلس : اس سورت كا آغاز حروف مقطعات 'يلس '' سے ہواہے جن كے معنی اللہ تعالی ہی جانتے ہیں البتہ بعض علاء نے اس كامعنی 'یاسیّد'' بھی كیا ہے اور مراد نبی مَنَا اللّٰهِ ليے ہیں۔ اس لفظ سے اس سورت كا نام ركھا گیا ہے۔ اس سورت كو ''قلب القرآن'' اور' سورة المدافعة'' بھی كہاجا تا ہے۔

37- سورة الصفّق : اس سورت كا آغاز ﴿ وَالصّفّتِ صَفّا ﴾ سے كيا گيا ہے جن سے مرادصف باند صف والے فرشتے ہيں۔ اس سے اس سورت كانام مقرر كرديا گيا۔
38- سورة ص : اس سورت كا آغاز لفظ "ص " سے ہے جوحروف مقطعات ميں سے ہے۔ بعض علماء نے "ص " سے مرادصا دق ليا ہے اور مخاطب نبى مَنافِيْلُم كوسمجھا ہے۔ اس لفظ سے اس سورت كانام " سورة ص " ركھا گيا ہے۔

39- سورة الزمر: "زمر" كامعنى گروه اور جماعت ہے۔ اس كے آخر ميں انتها اور برے لوگوں كا انجام بتلايا گيا ہے كہ نيك لوگوں كوگروه درگروه جنت كى طرف لے جايا جائے گا اور برے لوگوں كوگروه درگروه جہنم كى طرف لے جايا جائے گا۔ اس بنا پر اس كانام" سورة الزمر" ركھا گيا ہے اور اس ميں مومنوں سے جنت كے بالا خانوں كا وعده ہے اس ليے اسے "سورة الغرف" بھى كہتے ہيں۔ جبكہ غرف غرفة (بالا خانه) كى جمع ہے۔

40- سورة المؤمن: اس سورت میں آیک مومن کا تذکرہ ہے جس نے حضرت

**4** 62 **3** 

#### سورتول کے نام رکھنے کا سبب اور ایک سے زائد نام رکھنے کی حکمت

مؤى عليها كومشوره دياكة پمصركوچيور كرنكل جائين كيونكه فرعون اوراس كے حوارى آپ ئيل كومشوره دياكة بيں۔اس وجہ سے اس كانام سورة المؤمن "ركھا گيا ہے۔ اس سورت كى دوسرى آيت ميں الله كى صفت فضاف في الله كي صفت في الله كي سے اس ليے اس كون سورة العافر" بھى ہما جاتا ہے۔

''نہ تو تم سورج کوسجدہ کرواور نہ جاند کو بلکہ اس اللہ تعالیٰ کوسجدہ کروجس نے انہیں پیدا کیا ہے۔''

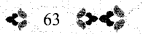
اس بنا پراس کانام' سورة السجدة '' بھی ہے چونکہ اس کا آغاز' خم '' سے ہوا ہے اس لیے اکیسویں پارے والی' سورة السجدة '' سے اسے متاز کرنے کے لئے اس کے شروع میں ' خم '' بڑھا دیتے ہیں' اس لیے اس کا نام' سورة خم السجدة '' ہے اور اس سورت کو' سورة المصابیح '' بھی کہا جا تا ہے۔

42- سورة الشورى: السورت مين مومنول كى زندگى كا بهترين وصف يه بيان كما گماسے:

> ﴿ وَالْمُرهُمُ شُورَى بَيْنَهُمُ ﴾ (الشورى: 42/38) ''اوران ككام بالهمى مشور سے طے پاتے ہیں۔''

- اس سے اس کانام 'سورة الشوری ''رکھا گیا۔ اس سورت کا آغاز حروف مقطعات

#### سورتوں کے نام رکھنے کا سبب اورایک سے زائد نام رکھنے گی حکمت



" حمّ عَسَق " ہے کیا گیااس لیے اس کا نام" سورۃ حمّ عَسَق " بھی ہے۔
43 - سورۃ الزحرف : " زخرف " کے معنی مزین کرنا "سونا اور سامان آ سائش کے ہیں۔ اس سورت میں کفار کی راحت قبلی اور حب جاہ کی طرف اشارہ کیا گیا ہے اور یہ واضح کیا گیا ہے کہ دنیا کا ساز وسامان اللہ کے ہاں کوئی حیثیت نہیں رکھتا۔ وہ چا ہے تو ہرانسان کواس قدر دولت عطا کر دے کہ اس کے گھر' دروازے' سیر صیاں اور دیگر سامان سونے کا بنادے۔ اس عنوان کی طرف اشارہ کرتے ہوئے اس سورت کا نام سامان سورۃ الزحوف" رکھا گیا ہے۔

44- سورة الدخان: 'دخان ''كمعنی دهوال كے ہیں۔اس سورت میں يہ بتلايا گيا كہ قيامت كے روز آسان پردهوال جھاجائے گا اور اس طرح كائنات كا نظام ختم ہوجائے گا۔اس بنايراس كانام' سورة الدخان ''ركھا گياہے۔

45- سورة الجاثية: "جاثية" كامعنى كَمْنُول كِ بل بينها يا مُجمّع بونا ہے۔اس سورت ميں قيامت كے احوال ذكر كرتے ہوئے بتلايا گيا ﴿ وَ تَدْي كُلُّ اُمَّةٍ مِنَا عَالَى اُمَّةً اِللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّالَ

46- سورة الاحقاف: "احقاف" حقف كى جمع ہے جس كامعنى ريت كائيلا ہے۔ اس سے قوم عاد كى طرف اشارہ ہے جو بھى برئى پر رونق آبادياں بسائے ہوئے تھے۔ جب ان كى طرف حضرت ہود عليه ان بن كرآئ اورانہوں نے احكام اللى پہنچائے تو قوم كى نافر مانى كى وجہ سے ان پر عذاب آيا جس كے نتیج میں ان كے محلات اور باغات ريت كے ٹيلے اور كھنڈروں میں تبدیل ہو گئے۔ اس سورت میں اس كا تذكرہ ہاتات ريت كے ٹيلے اور كھنڈروں میں تبدیل ہو گئے۔ اس سورت میں اس كا تذكرہ ہاتات ليے اس كے اللہ حقاف " ركھا گيا ہے۔

47- سورة محمد: اس سورت كى دوسرى آيت مين آپ مَنْ اللَّهُ كَا اسم كرامي محم مَنْ اللَّهُ مِنْ

#### کی حکمت کے 💸 😘

# سورتوں کے نام رکھنے کا سبب اور ایک سے زائد نام رکھنے کی حکمت



بیان کیا گیا ہے اور اس بات کی طرف اشارہ کیا گیا ہے کہ جو کچھان پر نازل ہوا ہے اس پر ایمان لا نا لازمی ہے ورنہ کوئی عمل قبول نہیں ہوگا، لہذا آپ کے نام پر اس سورت کا نام رکھا گیا ہے۔ اس سورہ مبارکہ میں قبال کا تذکرہ بھی کیا گیا ہے اس لیے اس کو "سورۃ القتال" بھی کہا گیا ہے۔

48- سورة الفتح: اس سورت كى ابتدافتح كے اعلان (صلح حديبي) سے ہوئى ہے جس ميں مسلمانوں كے انجام كوتا ہى سے واضح كيا گيا ہے۔ اسى بنا پراس كانام "سورة الفتح" ركھا گيا۔

49- سورة الحجرات: "حجرات" حجرة كى جمع ہے۔ نبى سَلَّيْنِ كى ازواح مطہرات كالگار الگار محرات عقد ایک دفعہ چندد یہاتی آپ كے ہاں آئ اور وہ حجروں سے باہر كھڑ ہے ہوكرآ وازیں دینے لگے: "اُنْحُرُجُ یا مُحَمَّدُ" ان كاس انداز كو پسندنه كيا گيا اور ان كے بارے میں بہ بیان كیا گیا:

﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ يُنَادُونَكَ مِنْ وَرَآءِ الْحُجُرَٰتِ أَكْثَرُهُمُ الْحَجُرَاتِ أَكْثَرُهُمُ الْحَجَرَاتِ:4/49) لَا يَعْقِلُونَ ﴾ (الحجرات:4/49)

"(اے نبی!)جولوگ آپ کو جمروں کے باہر سے پکارتے ہیں ان میں سے اکثر بے عقل ہیں۔"

اسی سے اس سورت کا نام رکھا گیا۔

50- سورة ق: السورت كا آغاز "ق" سے كيا كيا جوحروف مقطعات ميں سے ہے۔ اس حرف "ق" كواس سورت ميں كثرت سے استعال كيا كيا ہے۔ اس سورت ميں لفظ "بنسيقات " بھى دجہ سے اسے "سورة البلسقات " بھى حجے ہیں۔ کہتے ہیں۔



51- سورة الذاريات: سورت كى پہلى آيت ﴿ وَ النَّ رِيْتِ ذَرُوا ﴾ سےاس كا نام اخذ كيا گيا ہے جس سے مرادوہ تيز ہوائيں ہيں جو پانی كواٹھا كر دور دراز علاقوں تك پہنجاتی ہیں۔

52- سورة الطور: اس سورت كا آغاز ﴿ وَالطُّوْدِ ۞ وَكِيْنِ مَّسُطُودٍ ﴾ سے كيا گيا ہے اور "طور "سے مراد جبل حرائے يا طور سيناء ہے اور اس سے اس سورت كا نام "سورة الطور" متعين كيا گيا ہے۔

53- سورة النجم: سورت كى پہلى آيت ﴿ وَالنَّجْوِر إِذَا هَوْى ﴾ ساسكانام مقرركيا گيا۔ نجم سے مرادستارہ ہے۔ بعض نے اس سے مرادقر آن مجيدليا ہے جس كى آيات كهشال كى طرح چك اور دمك ركھتى ہيں اور اسى سے اس سورت كا نام "سورة النجم" ركھا گيا ہے۔

54- سورة القمر: اس سورت میں انشقاقِ قمر کے مجزے کی طرف اشارہ ہے جو مشرکین کے مطالبے پرآپ عُلَیْہ ہے ظاہر ہوا تھا کہ آپ نے چاند کی طرف اشارہ کیا اور چاند دو ٹکڑے ہونے کے بعد دوبارہ مل گیا جو کی ممالک میں دیکھا گیا اس سے اس کانام "سورة القمر" رکھا گیا۔ اس سورت کی ابتدا ﴿ اِقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقَی الْقَدَّرُ ﴾ سے ہوئی ہے جس میں قیامت کی ہولنا کی اور مشرکین کے اپنے نظریات پر الفَّد و کی طرف اشارہ ہے اس لیے اس سورت کانام "سورة اقتربت" بھی رکھا گیا ہے۔

55- سورة الرحمن: "دحمن" الله تعالى كى صفت باوراس سورت كا آغازاس كا تعازاس كا تعازاس كا تعازات كا تعازات كا تعارات كا تعارات كا تعارات كا تعارف الثاره كيا كيا به ورنه تمهار المال الله كا تعال الله كا تعالى الله ك



برعكس بيں \_اس كا دوسرا نام "سورة عروس القرآن" ہے كيونكه بياييخسن بیان کےاعتبار سے دلھن کی طرح مزین ہے۔

56- سورة الواقعة: اس سورت كى ابتدا ﴿ إِذَا وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ ﴾ مع كَا تَيْ مِ اور و اقعة سے مراد واقع ہونے والی قیامت ہے اسی سے اس کا نام متعین کردیا گیا ہے۔ 57- سورة الحديد: اس سورت مين جهادكامقام ومرتبه بيان كرتے موئے حربی آلات كى طرف اشاره كيا گيا ہے اور فرمايا:

﴿ وَانْزَ لْنَا الْحَدِيْدَ فِيْهِ بَأْشُ شَدِيْدٌ وَ مَنَافِعُ لِلنَّاسِ ﴾ (الحديد: 57/25)

''اورلوہا (بھی) نازل کیا جس میں بڑا زور ہے اورلوگوں کے لیے فائدے

اسى سے اس كانام "سورة الحديد" ركھا گيا ہے۔

58- سورة المجادلة: "مجادلة" كامعنى بحث ومباحثة كرنا اور بصند موكرايني بات منوانا ہے۔اس سورت میں حضرت خولہ رہائٹا کا واقعہ بیان کیا گیا ہے جس کواس کے خاوند نے ظہار کی بنا پر چھوڑ دیا تھا اور وہ باربار نبی سَالِیْنِا سے مطالبہ کررہی تھی کہ مجھے طلاق نہیں ہونی جا ہے اس سے اس کا نام "سورة المجادلة" رکھا گیا۔ چونکہ اس میں مسکه ظهار بیان کیا گیا ہے اس لیے اس کا نام "سورة الظهاد" بھی ہے۔ 59- سبورة الحشر: ہجرت کے چوتھ سال یہود یوں کے قبیلے بنونضیر نے نبی مَالَّيْكِمُ ا کوشہید کرنے کی سازش کی ۔جس کواللہ تعالیٰ نے ناکام کردیا اور پھران کو مدینہ سے جلاوطن کردیا گیااور بیتمام گروہ کی صورت میں نکلے جس کوحشر کے نام سے تعبیر کیا گیا اس لیے یہ "سورة الحشر" کہلائی اس کا دوسرانام "سورة بنی نضیر" ہے۔



60- سورة الممتحنة: بجرت کے چھے سال صدیبیہ کے مقام پرجوسلی نامہ لکھا گیا اس میں عورتوں کی قید نہ تھی چنانچہ کوئی عورت مسلمان ہوکر مدینے میں آجاتی تواس کو واپس کرنالازمی نہ تھا۔اس سورت میں الیی عورتوں کے بارے میں ہدایات دی گئی ہیں کہ اگر وہ ہجرت کرکے آپ کے پاس آئیں تو آپ ان سے امتحان لے لیا کریں کہ ہجرت سے غرض اسلام ہے یا دنیاوی لالج اور طمع۔اس سے اس کا نام "سورة الممتحنة" رکھا گیا۔اس کو بعض نے "سورة الامتحان" اور بعض نے "سورة المحتحان" اور بعض نے "سورة المحتحان" اور بعض نے "سورة المحرة قالمرأة" بھی کہا ہے۔

61- سورة الصف: اس سورت میں جہاد کی ترغیب دلاتے ہوئے فرمایا:
﴿ إِنَّ اللهُ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفَّا ﴾ (الصف: 4/61)

''الله تعالی یقیناً ان لوگوں کو پسند کرتا ہے جواس کی راہ میں صف بستہ ہوکر
لڑتے ہیں۔''

اسی سے اس کا نام "سورة الصف" مقرر کردیا گیا۔ اس سورت کا نام "سورة الحواریین" بھی ہے کیونکہ اس میں حضرت عیسی علیقیا کے حوار یوں کا بھی تذکرہ ہے۔ 62- سورة الجمعة: اس سورت میں خطبہ جمعہ کے آ داب بیان کرتے ہوئے اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ إِذَا نُوْدِيَ لِلصَّلْوَةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمْعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَ ذَرُوا الْبَيْعَ ﴾ (الجمعة: 62/9)

''جب جمعہ کی اذان ہوجائے تو خرید وفر وخت اور دوسرے دنیاوی کام چھوڑ کر دربار الٰہی کی طرف آ جاؤ۔''

اس وجه سے اس کا نام 'سورة الجمعه" رکھا گیا۔

#### سورتوں کے نام رکھنے کا سبب اور ایک سے زائد نام رکھنے کی حکمت



63- سورة المهنافقون: اس سورت میں منافقوں کے کرداراوران کی بد باطنی کو واضح کیا گیا ہے اور فرمایا:

﴿ إِذَا جَاءَكَ الْمُنْفِقُونَ قَالُواْ نَشُهَلُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللَّهِ وَ اللَّهُ يَعُلَمُ ۗ إِنَّكَ لَرَسُولُكُ ﴾ (المنافقون:63/1)

''جب منافق آپ کے پاس آتے ہیں تو کہتے ہیں ہم گواہی دیتے ہیں کہ آپ اللہ کے رسول ہیں۔''

اسى سے اس كانام "سورة المنافقون" ركھا كيا۔

64- سورة التغابن : "تغابن" كامعنى دوسرے كا حصة بن كرلينا ہے۔ قيامت كے دن مظلوم مسلمان ظالمول كا حصة بن كرليس كے جس طرح دنيا ميں انہوں نے ان كا حصة غبن كيا تھا۔ اس سورت ميں قيامت كے دوسرے نامول كے ساتھ ايك نام "يوم التغابن" كا بھى ذكر كيا گيا ہے اسى سے اس كا نام "سورة التغابن" مقرركيا گيا ہے۔

65- سورة الطلاق: "طلاق" كالغوى معنى بآزادكردينا ـ اس سورت ميس طلاق كاحكام تفصيل سع بيان كيه كي بين اس ليه اس سورت كانام "سورة الطلاق" ركها گيا ہے ـ

66- سورة التحريم : تحريم كم عنى حرام كردينه كه بين - اس مين نبى مَنْ النَّيْمَ كَ اس واقعه كى طرف اشاره ہے كہ جب آپ مَنْ النَّمْ نے اپنی بعض از واج كوخوش كرنے كے ليے شہدكوا پنے او پر حرام كرلياتھا' توبيآ يت نازل ہوئی:

﴿ يَا يَنْهُا النَّبِيُّ لِهُ تُحَرِّمُ مَا اَحَلَّ اللَّهُ لَكَ \* تَبْتَغِيُ مَرْضَاتَ اللَّهُ لَكَ \* تَبْتَغِيُ مَرْضَاتَ اللَّهُ لَكَ \* تَبْتَغِيُ مَرْضَاتَ اَزْوَا جِكَ اللَّهُ عَفُورٌ لَّحِيْمٌ فَا اَحَلَّ اللَّهُ لَكَ \* تَبْتَغِيُ مَرْضَاتَ اَزْوَا جِكَ اللَّهُ عَفُورٌ لَّحِيْمٌ فَا اللَّهُ اللَّهُ عَفُورٌ لَّحِيْمٌ فَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَّ لَيْحِيْمٌ فَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَّ لِي اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَّ لَا اللَّهُ لِكَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَّ لَا عَلَيْهُ وَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا لَيْ عَلَيْهُ وَلَا لَا عَلَيْهُ وَلَا لَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا لَا عَلَيْهُ وَلَّ لَا عَلَيْهُ وَلَا لَيْهُ كُولُولُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْهُ وَلَا لَا عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا لَا عَلَيْهُ وَلَا لَيْهُ عَلَيْهُ وَلَا لَا عَلَيْهُ وَلَا لَا عَلَيْهُ وَلَا لَا عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا لَلْهُ عَلَيْهُ وَلَا لَا عَلَيْهُ وَلَا لَا عَلَيْهُ وَلَا لَا لَهُ عَلَيْهُ وَلَا لَا عَرْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا لَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَا لَا عَلَيْهُ وَلَا لَا عَلَيْهُ وَلَا لَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا لَا عَلَيْهُ وَلَا لَا عَلَيْهُ وَلَا لَا عَلَيْهُ وَلَا لَا عَا لِلْهُ عَلَيْهُ وَلَا لَا عَلَيْهُ وَلَا لَا عَلَيْهُ وَلَا لَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا لَا عَلَيْهُ وَلَا لَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلِي اللْهُ عَلَيْهُ وَلَا لَا عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا لَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا لَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَا لَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَ

**4** 69 **\*** 

## سورتوں کے نام رکھنے کا سبب اورایک سے زائد نام رکھنے کی حکمت

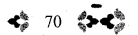
''اے نبی! جسے اللہ نے آپ کے لیے حلال کیا ہے آپ اسے حرام کیوں کرتے ہیں؟ کیا آپ اپنی بیویوں کی خوشی چاہتے ہیں اور اللہ بخشنے والا رحم کرنے والا ہے۔''

اس كادوسرانام "سورة المحترمة" بـــــ

67- سورة الملک: اس سورت کی ابتدا ﴿ تَابُرَكَ الَّنِ کَی بِیکِ الْمُلُكُ وَهُو عَلَی عَلَی عَلِی الْمُلُكُ وَهُو عَلَی عَلَی عَلَی عَلِی اللّٰہ کُلُ اللّٰہ کی اللّٰہ کی است کی طرف اشارہ کیا گیا ہے کہ تمام سم کی حکومت اور اختیارات صرف اللّٰہ کی ذات کو حاصل ہیں۔ ابتدائی لفظ کود کیے کراس کا نام ''سورة تبارک'' بھی ہے نیز اس کو''سورة المانعة' سورة المنازعة 'سورة المنجعة '' بھی کہتے ہیں۔

68- سورة القلم: السورت كابتدائى الفاظ ﴿نَ وَالْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ ﴾ سے اسكانام نسورة نَ "بھى ہے۔ اسكانام اخذكيا كيا ہے اورلفظ" نَ "كى وجہ سے اسكانام نسورة نَ "بھى ہے۔ 69- سورة المحآقة: "المحآقة "سے مرادوه چيز ہے جس كاواقع ہونا برق ہے۔ مراداس سے قيامت ہے۔ اس ميں قيامت صغرى وكبرى دونوں كاذكر ہے۔ قوم عادو شمود وغيره پر قيامت صغرى بر پاہوئى اور كبرى كا مرحلہ باقى ہے۔ اسى وجہ سے اس كا شمود وغيره پر قيامت صغرى بر پاہوئى اور كبرى كا مرحلہ باقى ہے۔ اسى وجہ سے اس كا نام" سورة المحآقة "ركھا گيا ہے۔

70- سورة المعارج: "معارج" معراج كى جمع ہے جس كامعن" سيرهى" ہے۔ اس جگه مراد درجات كى بلندى ہے۔ ابتدائى آیت میں اللہ تعالیٰ نے اپنے آپ كو "ذوالم عارج" كہا ہے يعنی درجات اور بلندياں اس كے ليے ہیں اس سے اس كا نام ركھا گيا ہے۔ چونكہ اس كى ابتدا ﴿ سَالَ سَا ہِنَّ اِبِعَنَ اِبِ وَاقِعِ ﴾ ہے ہوئى ہے نام ركھا گيا ہے۔ چونكہ اس كى ابتدا ﴿ سَاكَ سَا ہِنَّ اِبِعَنَ اِبِ وَاقِعٍ ﴾ ہے ہوئى ہے



#### سورتوں کے نام رکھنے کا سبب اور ایک سے زائد نام رکھنے کی حکمت



اس کیے اس کا نام''سورہ سائل'' مجھی ہے۔

71- سورة نوح: اس سورت میں حضرت نوح علیاً کی اپنی قوم کودعوت توحید قوم کے اکھڑین اور مخالفت اور فریقین کا انجام بیان کیا گیا ہے اس لیے اس کا نام "سورة نوح" رکھا گیا ہے۔

73- سورة الموزّمّل: "موزمل" كامعنى كيرُ ااورُ صنى والا ہے۔ قريش نے دارالندوه ميں الحظے ہوكرآپ كوايسے نام سے موسوم كرنے كامشوره كيا كہ جس سے لوگ آپ سے متنفر ہوجائيں۔ آپ كو جب اس واقعے كى خبر ہوئى تو آپ نے كيرُ الورُ صالات ميں بيكها كيا: ﴿ يَا يَهُا الْمُذَرِّمِ لَى "الْمُ الله واقع كَا الله واقع كَا الله واقع والے!" الله واقع كا الله واقع كا الله واقع والے!" الله واقع الله واقع والے!" الله واقع الله واقع والے!"

74- سورة المدثر: "مدثر" كامعنى جادراور صنى والا ب- غارحراك واقعه كے بعد كچھ عرصه وحى كاسلسله بندر با- ايك دن آپ مَنَا اللهِ الك راسة پر چل رہے ہے۔ اوپر سے ندا آئی ۔ آپ مَنَا اللهِ الله كرد يكها تو جرئيل عاليَّا نظر آئے ۔ آپ مَنَا اللهِ الله الله الله الله كرد يكها تو جرئيل عاليَّا نظر آئے ۔ آپ مَنَا اللهِ الله الله كرد كھ كر كھرا گئے اور گھر آكر (دَثِّ وُنِي دَثِّرُ وُنِي )" مجھے چا دراور ها دو مجھے چا در اور ها دو مجھے چا در اور ها دو محمد الله على الله وكيں ۔ اور ها دو۔" كها تو اسى حالت ميں اس سورت كى ابتدائى پانچ آيات نازل ہوكيں ۔ اسى سے اس كانام" سورة المد ثر" ركھا گيا ہے۔

75- سورة القيامة: اس سورت مين قيامت كانقشه بيان كيا گيا ہے جس ميں بي بتلايا گيا ہے كدونيا كانظام اسى طرح بميشه جارى وسارى نہيں رہے گا بلكه ايك وقت

#### سورتوں کے نام رکھنے کا سبب اور ایک سے زائد نام رکھنے کی حکمت



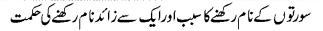
آئے گا کہ اسرافیل کی پھونک سے تمام نظام درہم برہم ہوجائے گا۔اس سے اس سورت کا نام رکھا گیا ہے۔

76- سورة الدهر: اس سورت میں زمانے کی حقیقت واضح کی گئی ہے جس میں یہ بتلایا گیا ہے کہ انسان پر ایک ایسا وقت بھی گزرا ہے کہ اس کا نام ونشان تک نہ تھا۔ اس بنا پر اس سورت کا نام "سورة الدهر" رکھا گیا ہے اور لفظ ﴿ هَلْ اَتّی عَلَی الْإِنْسَانِ ﴾ کی وجہ سے اسے "سورة الانسان" بھی کہتے ہیں۔

77- سورة المرسلات: سورت كانام ﴿ وَ الْبُرْسَلْتِ عُرُفًا ﴾ سے ماخوذ ہے۔ مرسلات سے مراد تیز بھیجی ہوئی ہوائیں ہیں۔ یہ اللہ تعالی کی قدرت کاعظیم نظام ہے جس کی طرف اشارہ کرتے ہوئے اس کانام "سورة المرسلات "رکھا گیا ہے۔ 78- سورة النبا : 'نبأ '' کامعنی خبر ہے۔ اس سورت میں "النّب الْعَظِیْم " یعنی قیامت کے متعلق مشرکین کے سوال کرنے کا تذکرہ کیا گیا ہے۔ اس بنا پر اس کانام "سورة النبا" رکھا گیا ہے۔ اس کی ابتدا ﴿ عَمّ یَنسَاءَ لُونَ ﴾ سے ہوئی ہے اس لیے اس کی ابتدا ﴿ عَمّ یَنسَاءَ لُونَ ﴾ سے ہوئی ہے اس لیے اس کانام "سورة عم یتساء لون " بھی ہے۔

79- سورة النَّزعات: اس سورت كى ابتدا ﴿ وَالنَّزِعْتِ غَرْقًا ﴾ سے كى كئ ہے اس سے مراد وہ فرشتے ہیں جوانسان كى روح انتہائى تختی سے نكالتے ہیں۔ اس سے اس سورت كانام ركھا گيا ہے۔

80- سورة عبس: سورت كى ابتدا ﴿ عَبَسَ وَتُوكَى ﴾ سے ہوئى ہے۔ اس سے اس كانام "سورة عبس" ہے۔ اس ميں اس بات كى طرف اشارہ ہے كہ ايك نابينا صحابی عبد اللہ بن ام مكتوم وَاللّٰهُ آپ مَاللّٰهُ كَيْ خدمت ميں اس وقت حاضر ہوئے جس وقت آپ كفار كى مجلس كو بند ونصائح كررہے تھے تو نابينے صحابی كا آنا آپ نے نابیند







کیا جس بناپر بیسورت نازل ہوئی۔

81- سورة التكوير: السورت كى ابتدا ﴿ إِذَا الشَّبْسُ كُوِّرَتْ ﴾ سے كى كئى ہے ، جس كے معنى سورة التكوير" ركھا جس كے معنى سورة كوليك لينے كے بيں اسى سے اس كانام "سورة التكوير" ركھا گيا ہے۔ اس سورت ميں قيامت كا منظر بيان كيا گيا ہے۔ اس كو "سورة كوّرت" بھى كہتے ہيں۔

82- سورة الانفطار: سورت كى ابتدا ﴿ إِذَا السَّبَآءُ انْفَطَرَتْ ﴾ سے كى كَى بَ عَلَى اللهِ السَّبَآءُ انْفَطَرَتْ ﴾ سے كى كَى بَ جس كے معنى بھٹ جانے كے ہیں۔ مراد قیامت والے دن آسان كاریزه ریزه ہوكر بھٹ جانا ہے۔ اسى سے اس كانام "سورة الانفطار" ركھا گیا ہے۔

83- سورة المطففين: "مُطَفِّفِيْن" عصم ادنا پ تول ميں كى كرنے والے ہيں۔ اس سورت ميں ناپ تول ميں كى كرنے والے لوگوں كوعذاب الى سے ڈرايا گيا ہے۔ اس ليے اس كانام "سورة المطففين" كھا گيا ہے۔

84- سورة الانشقاق: السورت كى ابتدا ﴿ إِذَا السَّبَاءُ انْشَقَتْ ﴾ كى گئى كے اللہ السَّبَاءُ انْشَقَتْ ﴾ كى گئى كے مراد قيامت كے دن آسان كا پھٹ جانا ہے۔ اسى سے سورت كانام "سورة الانشقاق" ركھا ہے۔

85- سورة البروج: سورت كى ابتدا ﴿ وَالسَّمَاءِ ذَاتِ الْبُرُوْجِ ﴾ سے كى كئ ہے۔ "بروج" برج كى جمع ہے اس سے مراد برجوں والا آسان ہے اور اسى سے اس كانام اخذ كيا گيا ہے۔

86- سورة الطارق: سورت كى ابتدا ﴿ وَالسَّبَآءِ وَالطَّادِقِ ﴾ سے كى گئى ہے۔ "طارق" سے مرادرات كوآ كردروازه كھ كھانے والا ہے۔ اس سورت ميں اس سے مراد رات كولو شے والاستارہ ہے اوراس سے اس كانام "سورة الطارق" ركھا گيا ہے۔

**4** 73 **3** 

**\$>** 

87- سورة الاعلى: يه نام سورت كى پہلى آيت ﴿ سَبِّيحِ السَّمَر رَبِّكَ الْرَعْلَى ﴾ سے ماخوذ ہے اور ''اعلیٰ'' سے مرادسب سے بلند و برتر اللہ تعالیٰ کی ذات ہے۔ 88- سورة الغاشية: اس سورت كى يهلى آيت ﴿ هَلْ أَتْنَكَ حَدِيثُ الْغَاشِيةِ ﴾ سے اس کا نام اخذ کیا گیا ہے۔"الغاشیة" سے مراد ڈھانپ لینے والی قیامت ہے۔ 89- سورة الفجر: سورت كى ابتدامين "الفجر" كاذكر ہے جس سے مراديو پھوٹنے کا وقت ہے۔اس سے اس کا نام اخذ کیا گیا ہے۔ 90- سورة البلد: سورت كى پهلى آيت ﴿ لَا ٱقْسِمُ بِهِنَا الْبَكْدِ ﴾ عنام ركما گيا ہے اور 'البَلَد''سے مراد مکہ مکرمہ ہے۔ 91- سورة الشمس: سورت كى ابتدا ﴿ وَالشَّهْسِ وَضُحْهَا ﴾ سے مولى ہے۔ ' دستمس'' یعنی سورج اپنی توانائی سے ابھر تااور پھر آ ہستہ آ ہستہ ختم ہو جا تا ہے اوریہی انسان کی حالت ہے کہ پیدائش کے بعد جوانی کی طرف اور جوانی سے بڑھا یے کی طرف منتقل ہوتا ہے۔ابتدائی لفظ ہی سے اس کا نام رکھا گیا ہے۔ 92- سورة اليل: كيلى آيت ﴿ وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَى ﴾ سے بينام اخذ كيا كيا ہے جس میں ''لیل'' یعنی رات یا رات کی تخلیق میں غور وفکر کرنے برقتم کھائی گئی ہے۔ 93- سورة الضحيٰ: كَيْلِي آيت ﴿ وَالصُّحٰى ﴾ سےنام ركھا گيا ہے۔ "ضحى" سے چاشت کا وقت مراد ہے جب سورج چڑھ کر کافی اونچا ہوجا تا ہے۔ 94- سورة الم نشرح: الله تعالى في سورت كى بهلي آيت مين نبي مَاللَّيْم كوخطاب كرتے ہوئے فرمایا:

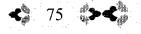
﴿ ٱلَكُمْ نَشُرَحُ لَكَ صَلَى كَ ﴾ (الم نشرح: 1/94) "كيا بم نے (اسلام كے ليے) آپ كاسين بيں كھول ديا؟"

اسى سے اس كانام ركھا گيا ہے۔ اسے "سورة الانشراح" بھى كہاجاتا ہے۔ 95- سورة التين: بهلي آيت ﴿ وَ التِّينِ ﴾ سے اس كانام ركھا گيا ہے اور "التّين" سےمرادا نجیر ہے۔

96- سورة العلق: اس سورت ميس ﴿ خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴾ فرمايا كيا ٢-"عَلَق" معمرادخون كاجما موالوتهر اب-اس سورت مين انسان كي تخليق كي طرف اشاره كيا كياب كماس كو "عسلق" سے پيدا كيا كيا سے اس ليے وہ اپني حقيقت كوفراموش نه کرے۔اسی سےاس کا نام رکھا گیاہے۔

97- سورة القدر: اس سورت ميس ليلة القدر كي قدر ومنزلت بيان كي مني بيء جو رمضان کے آخری عشرے میں ہوتی ہے اور اس سے اس کا نام رکھا گیا ہے۔ 98- سورة البينة: ''بيّنة'' كامعنى واضح اورروش دليل ہے۔آپ مَلَّ الْأَمْمِ كَي بعثت سے قبل اہل کتاب اور مشرکین اس انتظار میں تھے کہ ایک نبی روشن دلیل کی صورت میں ان کے پاس آنے والا ہے اور وہ اس برایمان لا کر مخالفین سے انتقام لیں گے کیکن وہ نبی کے آنے کے باوجود باطل پر بدستور قائم رہے۔اس سورت میں اس بات كى طرف اشاره كرتے ہوئے فرمايا گيا: ﴿ حَتَّى تَأْتِيَهُمُ الْبَيِّنَةُ ﴾ اسى سےاس كا نام' سورة البينة "مقرركيا كيا-اسكانام ابتدائي لفظ عيد "سورة لم يكن" بهي رکھا گیا ہے۔

99- سورة الزلزال: "زلزال" عمراد تخت جطك دينااورزورس بلانا ب-اس سورت میں اس بات کی طرف اشارہ کیا گیا ہے کہ قیامت کے دن زمین انتہائی شدیدزلزلوں کی وجہ ہےاییے اندر کی تمام اشیاء باہر نکال دے گی اور قیامت واقع ہو جائے گی۔اس سےاس کا نام رکھا گیاہے۔



100- سورة العلديت: سورت كى پہلى آيت ﴿ وَالْعَلِيْتِ ضَبْحًا ﴾ سےاس كا نام ركھا گيا۔ مراداس سے مجاہدين كے وہ گھوڑ ہے ہيں جو گردوغبار اڑاتے ہوئے تيز رفتارى سے دشمنوں كى صفول ميں جا گھتے ہيں۔

101- سورة القارعة: "القارعة" كامعن" كه كله النهائي والى "ب-اوراس سے مراد قیامت كى ہولنا كى كوبیان كراد قیامت كى ہولنا كى كوبیان كيا اورانو كھانداز سے ابتداكى گئى ہے۔

102- سورة التكاثر: ابتدائى آيت ﴿ أَنْهَا كُمُّ التَّكَاثُرُ ﴾ سے اس كانام ركھا گيا مي سے اس كانام ركھا گيا ہے۔ "تسكاڻو" كامعنى ہے ايك دوسرے سے مال كى كثرت ميں مقابله كرنا۔ اس سورت ميں اس بات كى طرف اشاره كيا گيا ہے كہ انسان ہميشہ مال و دولت ميں مقابله كرنے كى وجہ سے اپنااصل مقصد حيات كس طرح فراموش كرديتا ہے۔

103-سورة العصر: "عصر" سے مراد وقت عصریاز مانہ ہے۔اس میں اس بات کی طرف اشارہ کیا گیا ہے کہ ہمیشہ وہی قوم کا میاب ہوتی ہے جو ایمان لائے عمل صالح کرے دوسروں کوت کی وصیت کرے اور مصائب پرصبر کرے۔ابتدائی لفظ ہی سے سورت کا نام رکھا گیا ہے۔

104- سورة الهُمزة: ''هُمَزَة'' سے مراد دوسروں کی عزت کم کرنے کے لیے تہمت اور الزام لگانے والے کووعید تہمت اور الزام لگانے والا ہے۔ اس میں غیبت کرنے اور تہمت لگانے والے کووعید سنائی گئی ہے اور ابتدائی آیت ہی سے سورت کا نام ماخوذ ہے۔

105- سورة الفيل: اس سورت مين "اصحاب الفيل" يمن كے عيسائی حكمران ابر مه كا واقعه بيان كيا گيا ہے جواشكر جرار لے كربيت الله كوگرانے كا ارادہ ركھتا تھا تو الله نے چھوٹے پرندوں كے ذريعے ہے اس كو تباہ و برباد كيا اور اسى وجہ سے اس كا

نام"سورة الفيل"ركھا گياہے۔

106- سورة قريش: نبي مَالَيْنَام كاتعلق خاندان قريش سے تھا۔ ابتدا ميں آپ مَالَيْنَام کے خاندان قریش نے آپ کی مخالفت کی تو اس سورت میں ان لوگوں کو اللہ تعالیٰ کے انعامات یاد کرائے گئے اور حق قبول کرنے کی طرف دعوت دی گئی ہے۔ پہلی آیت ہی سے سورت کا نام اخذ کیا گیا ہے۔

107- سورة الماعون: "ماعون" عمراداستعال كي معمولي اشاء بال-اس سورت میں استعال کی معمولی اشاء کو رعایتا نہ دینے پر مذمت کی گئی ہے اور اس طرف اشارہ کیا گیا ہے کہ جومعمولی اشیاء کی قربانی نہیں دےسکتاوہ بڑی چزوں کی قربانی کیسے دے گا۔اس سورت کا نام' اُرَ أَیْتَ ''اور' الدّین'' بھی رکھا گیاہے۔ 108- سورة الكوثر: "كوثر" حوض كانام ب جونبي مَالِيَّيِم كوقيامت كون عطا

کیا جائے گا اور آپ مَالْفَیْمُ اس سے اپنے ماننے والوں کو اپنے دست مبارک سے جام یلائیں گے۔اسی سےاس کا نام رکھا گیا ہے۔

109- سورة الكافرون: كافرون نے ابك مرتبہ ني كريم مَا اللَّهُمْ كُوپيش كش كى كه آپ ہمارےمعبودوں کی مخالفت نہ کیا کریں اور کچھلواور کچھ دو والاطریقہ اینالیں تو اس بر كفار كوواضح طور بربتلا ديا گيا كه ﴿ لِأَ أَعْدُكُ مَا تَعْدِكُ وَنَ ﴾ ''جس كيتم عبادت کرتے ہومیں اس کی عبادت نہیں کرسکتا۔'' اس کی ابتدائی آیت ہی ہے اس کا نام ماخوذ ہے۔

110- سورة النصر: اس سورت ميس ﴿ إِذَا جِمَاءَ نَصْرُ اللَّهِ وَالْفَتْحُ ﴾ فرما كرالله تعالی نے نصرت و تائید اور اشاعت اسلام کی خبر دی ہے اور اسی سے سورت کا نام "سورة النصر"مقرركيا گياہے۔

< 77 ><

# سورتوں کے نام رکھنے کا سبب اور آیک سے زائد نام رکھنے کی حکمت

تورتوں کے نا

111- سورة اللهب: اس سورت ميں ابولهب كى ہلاكت و تباہى كى پيش گوئى كى گئى ہے ۔ ابولهب نبى مَنَا لَيْنَا كَا چَا تھا جس كا نام عبدالعزى تھا اس كے رخسار كا رنگ آگ كے شعلول كى طرح تھا جس وجہ سے اس كو ابولهب كہا جا تا تھا۔ اس سے اس كا نام "سورة اللهب" ركھا گيا ہے۔ اس كى ابتدا "تبَّث " سے ہوتى ہے اس ليے اس كا نام " تبَّث " اور " مَسَد " بحى ہے۔

112- سورة الاخلاص: "اخلاص" كمعنى صاف وشفاف اور بغيرة ميزش كے بيل -اس سورت ميں انتہائى اختصار اور صاف شفاف طريقے سے تو حيد واضح كى گئ ہے اس سے اور شرك كى نيخ كنى كى گئ ہے -اس كے بہت زيادہ فضائل ہيں -علامہ آلوسى نے اس كے بہت زيادہ فضائل ہيں -علامہ آلوسى نے اس كے بيں نام بيان كيے ہيں -

113- سورة الفلق: سورت كى ابتدا ﴿ قُلُ اَعُودُ بِرَتِ الْفَكَقِ ﴾ سے كائى ہے۔

''فلق" كامعنى ضبح كا پھوٹنا ہے۔ اسى سے اس كا نام ''سورة الفلق" ركھا گيا ہے۔

اس سورت میں بتلایا گیا ہے كہ اندھیروں كو پھاڑ كرضبح لانے والے رب كى پناہ طلب

كرو ہر اس شرسے جو انسان كوظلمت كے اندھيروں كى طرف لے جائے ۔اس كو
''سورة المعوذة '' بھى كہتے ہیں۔

114- سورة الناس: كيهلى آيت ﴿ قُلُ اَعُودُ أُبِرَبِّ النَّاسِ ﴾ سے اس كانام اخذ كيا گيا ہے۔ اس سورت ميں يہلقين كى گئ ہے كہ لوگوں كے رب كى پناه طلب كرو دلول ميں برے خيالات ڈالنے والے كے شرسے۔ اس سورت كو بھى ' سورة المعوذة '' كہتے ہيں۔



# قرآن مجید کی سورتیں'آیات' کلمات اور حروف

سوال: قرآن مجید کی سورتوں' آیات' کلمات اور حروف کی تعداد مع اختلاف ککھیں۔ جواب: راجح قول کے مطابق قرآن مجید میں ۱۳ اسورتیں ہیں۔

آیات کی تعداد: قرآن کریم کی آیات کی تعداد کے بارے میں درج ذیل اقوال ہیں:

- 🔾 اکثرعلاء کے نزدیک کل آیات چھ ہزار چھسو چھیاسٹھ (6666)ہیں۔
  - 🔾 لعض کے نز دیک چھ ہزار چھ سوسولہ (6616) آیات ہیں۔
  - 🔾 لعض کے نزدیک جھ ہزار دوسوسولہ (6216) آیات ہیں۔
  - نعض کے نزدیک چھ ہزار دوسوسنتیس (6237) آیات ہیں۔

کلمات کی تعداد: قرآن پاک کے کلمات کی تعداد کے بارے میں درج ذیل مشہور

- اقوال ہیں:
- 🔾 ستتر ہزارنوسوتینتیس (77933)
- 🔾 ستتر ہزار جارسوسینتیس (77437)
  - 🔾 ستتر ہزار دوسوستتر (77277)

حروف کی تعداد: اس میں مشہور قول دو ہیں:

- تين لا كه تيكيس ہزار جھ سوا كہتر (323671)
- تين لا كوتيئيس بزارسات سوسا ٹھ (323760)

سوال: سورتوں کی ترتیب اور اقسام کے بارے میں نوٹ لکھیں۔

جواب: سورتوں کی ترتیب: قرآن مجید کی آیات کی ترتیب اور سورتوں کی ترتیب کو

## قر آن مجید کی سورتین ٔ آیات ٔ کلمات اور حروف

جاننا بہت ضروری ہے۔مفسرین اور علماء کااس بات پر تو اتفاق ہے کہ آیات کی ترتیب تو قیفی ہے یعنی نبی مُناٹیئے نے جبرئیل کی اطلاع کے مطابق ہرسورت کے اندرآ بات کو مرتب کیا اور کئی ایک احادیث سے بھی یہ بات واضح ہوتی ہے۔ البتہ سورتوں کی ترتیب کے بارے میں اختلاف ہے کہ موجودہ مصحف کی ترتیب بھی رسول اللہ مَنَا لَيْنَا مِنْ مِنْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِلَّا مِنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن

سورتول کی اقسام: قرآن یا ک کی سورتوں کی مختلف اقسام بنائی گئی ہیں مثلاً:

1- طَوَاسِيم: وهسورتين جو 'طس ''يا ' طسم '' عضروع موتى مين ـ

2- حَوَ امِيم : وه سورتيں جو' ختم'' سے شروع ہوتی ہیں۔

3- مُسَبَّحَات: وه سورتيل جو 'سَبَّحَ' إِنْ يُسَبِّحُ' سے شروع ہوتی ہیں۔

4- العِتَاقُ الأُول: يَه يَا يَجُ سُورتين بِين: (ابني اسرائيل الكهف (ا مريم @ طه ف الانبياء-

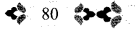
قرآن مجید کی سورتوں کوایک اورانداز سے حیار حصوں میں تقسیم کیا گیا ہے:

1- أَ لَسَّبُعُ الطُّوال: سورة فاتحه كے بعد والى سات لمبى سورتوں كو 'سبع الطوال'' کہتے ہیں۔

2- الْسِمِئِين: وه سورتيں جن كي آيات سو (100) يااس سے زياده ہوں (''سبع الطوال'' كےعلاوہ)ان كو'المئين'' كہتے ہیں۔

3- السَمَثَانِي: وه سورتين جن كي آيات سو (100) سے كم ہوں ان كومثاني كہتے ہيں۔ ''مثانی'' کامعنی ہے بار بارد ہرائی جانے والی۔ یہ' طبو ال اور میئین کی نسبت زیادہ د ہرائی جاتی ہیں یاان میں احکام وقصص کوتکرار سے بیان کیا گیا ہے اس لیے ان کومثانی کہتے ہیں۔

## قر آن مجید کی سورتین ٔ آیات' کلمات اور حروف



4- الْـمُفَصَّل: سورة ق یا سورة الحجرات سے سورة الناس تک کا حصہ مفصل کہلاتا ہے۔ اس کی مندرجہ ذیل تین اقسام ہیں:

1- طِوَالُ الْمُفَصَّل: سورة الحجرات باسورة ق سے سورة البروج تك-

2- أوساطُ المُفَصَّل: سورة البروج سي سورة البينة تك ـ

3- قِصَارُ الْمُفَصَّل: سورة البينة سيسورة الناس تك -

سوال: قِرآن مجید کی سورتوں آیات کلمات اور حروف کے اعتبار سے قرآن کا نصف کہاں ہوتا ہے؟

جواب: 1-سورتوں کی گنتی کے اعتبار سے 'سورة التحدید ''پر پہلانصف ختم ہوتا ہے اور' سورة المجادلة''سے دوسرانصف شروع ہوتا ہے۔

- 2- آیات کے اعتبار سے سورة الشعراء کی آیت 45: ﴿ فَالْقَی مُوسَی عَصَاهُ فَاذَا هِی تَلْقَفُ مَا یَاْ فِکُونَ ﴾ تک نصف اول ہوتا ہے اور ﴿ فَا لَقِی السَّحَرَةُ السَّحَرَةُ السَّحَرَةُ السَّحَرةُ السَّحِدِیْنَ ﴾ (آیت:46) سے دوسرانصف شروع ہوتا ہے۔
- 3- كلمات كاعتبار سے سورة الحج كى آيت نمبر 20 كى كلمه ﴿وَالْجُلُودُ ﴾ بِر نصف اوّل ختم ہوتا ہے اور آيت نمبر 21 كى كلمه ﴿ وَلَهُمُ مَّقَامِعُ ﴾ سے دوسرا نصف شروع ہوتا ہے۔
  - 4- حروف کے اعتبار سے نصف کے بارے میں دوقول ہیں:
- الكهف آيت نبر 19 كافظ ﴿ وَلَيْتَلَطَّفُ ﴾ برنصف اول ممل موتا عد
- ﴿ سورة الكهف آيت نبر 74 كے لفظ ﴿ نُكُواً ﴾ كاف پرنصف اول مكمل موتا ہے۔

# قرآن مجيد كى مختلف قراءات

سوال: قر آن مجیدسات قراءتوں میں نازل ہوا۔اس کی وضاحت کریں۔ جواب: الله تعالى نے قرآن كريم كى تلاوت ميں آسانى پيدا كرنے كے ليے اس امت پر بیاحسان کیا کہ قرآن مجید کے بعض الفاظ کومختلف طریقوں سے پڑھنے کی اجازت دی ہے۔اس کی وجہ یہ ہے کہ اہل عرب کے مختلف قبائل تھے۔اگر چہتمام قبائل کی زبان عربی تھی کیکن بعض الفاظ اور کہوں میں بہت فرق تھا۔ بعض اوقات ایک قبیلے کا آ دمی دوسرے قبیلے کے بعض الفاظ ادا نہ کرسکتا تھا'اس لیے قرآن مجید کی قراءت میں وسعت پیدا کردی گئی ہے جبیبا کہرسول اللہ سَالِیْلِمِ نے فرمایا: «أَقْرَأْنِي جِبْرِيلُ عَلَى حَرْفِ، فَرَاجَعْتُهُ، فَلَمْ أَزَلْ أَسْتَزِيدُهُ فَيَزيدُنِي ، حَتَّى انْتَهٰى إِلَى سَبْعَةِ أَحْرُفٍ» (صحيح البخاري، فضائل القرآن، باب أنزل القرآن على سبعة أحرف، ح: ٤٩٩١ وصحيح مسلم، صلاة المسافرين، باب بيان أن القرآن أنزل على سبعة أحرف وبيان معناها، ح: ٨١٩) "جرئيل نے مجھے قرآن ايك قراءت ميں برهايا۔ تو ميں مسلسل زياده قراءتوں میں قرآن پڑھنے کا مطالبہ کرتا رہایہاں تک کہسات قراءتوں تک احازت کے لی۔''

اورایک روایت میں ہے:

﴿إِنَّ هٰذَا الْقُرْآنَ أُنْزِلَ عَلَى سَبْعَةِ أَحْرُفٍ فَاقْرَأُوا مَا تَيَسَّرَ مِنْهُ ﴾ (صحيح البخاري، فضائل القرآن، باب أنزل

#### قرآن مجيد كىمختلف قراءات

القرآن على سبعة أحرف، ح: ٩٩٢ وصحيح مسلم، صلاة المسافرين، باب بيان أن القرآن أنزل على سبعة أحرف وبيان معناها، ح: ٨١٨) "ديقر آن سات قراءتوں ميں نازل كيا گيا ہے ان ميں سے جوقراءت بھى تمہيں آسان معلوم ہواسى كے مطابق يرطوف "

''سَبُعَةِ أَحُرُفِ '' کے مفہوم میں اہل علم کا اختلاف ہے۔ اس میں مختلف اقوال ہیں۔ لیکن محققین کے نزدیک رائج قول میہ ہے کہ قرآن مجید کی جوقراء تیں اللہ کی طرف سے نازل ہوئی ہیں' ان میں باہمی فرق واختلاف درج ذیل سات نوعیّتوں کا ہے۔

1- اساء کا اختلاف: اس ہے مراد مفر ذ تنین جمع اور تذکیر وتانیث کا اختلاف ہے مثلاً ایک قراءت میں ﴿ تُمَّتُ کَلِمَاتُ رَبِّکَ ﴾ ہے اور ایک میں ﴿ تَمَّتُ کَلِمَةُ وَبِّکَ ﴾ ہے۔

2-افعال کااختلاف: کسی قراءت میں فعل ماضی کسی میں فعل مضارع یا امر کا صیغه استعال ہوا ہے۔ اسی طرح باب کامختلف ہونا بھی اسی میں شامل ہے مثلاً ایک قراءت میں:

﴿ رَبَّنَا بَاعِدُبَيُنَ اَسُفَادِ نَا ﴾ اوردوسرى مين: ﴿ بَعِدُ بَيْنَ اَسُفَادِ نَا ﴾ ہے۔ 3- وجوہ اعراب كا اختلاف: مختلف قراءتوں ميں اعراب لينى زبر زيراور پيش كا اختلاف ہے مثلاً ایک قراءت میں ﴿ وَ لَا يُصْفَارٌ كَاتِبٌ ﴾ اوردوسرى ميں ﴿ وَ لَا يُصْفَادُ كَاتِبٌ ﴾ اوردوسرى ميں ﴿ وَ لَا يُصْفَادُ كَاتِبٌ ﴾ ہے۔ اس طرح ایک قراءت: ﴿ ذُو الْعَدُ شِ الْمَجِیدُ ﴾ ہے۔ اس طرح ایک قراءت: ﴿ ذُو الْعَدُ شِ الْمَجِیدُ ﴾ ہے۔ اوردوسرى قراءت ميں ﴿ اَلْمَجِیدُ ﴾ ہے۔



﴿ وَاللَّهُ كُو وَالا نُشَى ﴾ بِ يعنى دوسرى مين "مَا خَلَقَ" نهيں ہے۔ اسى طرح ﴿ تَجُونَى مِنْ تَحُتَهَا الْأَنْهَارُ ﴾ ﴿ تَجُونَى مِنْ تَحُتَهَا الْأَنْهَارُ ﴾ بيار هُ اور دوسرى مين ﴿ تَجُونَى تَحُتَهَا الْأَنْهَارُ ﴾ بيار بيار مين ﴿ تَجُونَى مَنْ تَحُتَهَا الْأَنْهَارُ ﴾ بيار بيار بيار مين ﴿ مَا يَعُونُ مِنْ تَحُتَهَا الْأَنْهَارُ ﴾ بيار مين ﴿ مَا يَعُونُ مِنْ تَحُتَهَا الْأَنْهَارُ ﴾ بيار مين ﴿ مَا يَعُونُ مِنْ تَحُتِهَا الْأَنْهَارُ اللَّهُ مَا يَعْمَالُ مِنْ اللَّهُ مَنْ تَحُتَهَا اللَّهُ اللَّهُ مَا يُعْمَارُ مِنْ مَا يَعْمَالُ مَنْ مَا يَعْمَالُ مِنْ مَا يَعْمَالُ مَنْ مَا يَعْمَالُونُ مِنْ اللَّهُ مَا يُعْمَالُ مِنْ مَا يَعْمَالُونُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مَا يَعْمَالُ مَا يَعْمَالُ مَا يَعْمَالُ مِنْ مَا يَعْمَالُونُ مِنْ مَنْ مَا يَعْمَالُ مَا يَعْمَالُونُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مَا يَعْمَالُ مَا يَعْمَالُ مِنْ مَا يَعْمَالُ مِنْ مَا يَعْمَالُ مِنْ مَا يَعْمَالُ مَا يَعْمَالُ مَا يَعْمَالُ مَا يَعْمَالُ مَا يَعْمَالُ مِنْ مَا يَعْمَالُ مُنْ مَا يَعْمَالُ مَا يَعْمَالُ مُنْ مَا يَعْمَالُ مُنْ مَا يَعْمَالُ مِنْ مَنْ مَنْ مَا يَعْمَالُ مَا يَعْمَالُ مَا يُعْمَالُ مَا يَعْمَالُ مَا يُعْمَالُ مُنْ مَنْ مَنْ مَا يَعْمَالُ مَا يَعْمَالُ مِنْ مِنْ مَا يَعْمَالُ مَا يَعْمَالُ مُنْ مَا يَعْمَالُ مَا يَعْمَالُ مَا يَعْمَالُ مَا يَعْمَالُ مُنْ مَا يَعْمَالُ مُعْمَالُ مَا يَعْمَالُ مُعْلَى مُعْلِي مُعْلِي مِنْ مَا يَعْمَالُ مُعَالًا مُعْلِمُ مُنْ مُنْ مَا يَعْمَالُ مَا يُعْمَالُ مُعْلَى مُعْلِمُ مِنْ مُعْلِمُ مِنْ مُعْلَمُ مُعْلِمُ مُعْلَى مُعْلَمُ مُعْمَالُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلَمُ مُعْلِمُ مُعْلَمُ مُعْلِمُ مُعْلِقُ مُعْلَمُ مُعْلِمُ مُعْلَقُلُمُ مُعْلَمُ مُعْلَقُلُونُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلَمُ مُعْلَمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلَقُلُونُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلَمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلَقُلُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلَقُلُ مُعْلِمُ مُعْلَقُلُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ

5- تقتريم وتاخير كااختلاف: يعنى ايك قراءت ميں كوئى لفظ مقدم اور دوسرى ميں موخر مؤمثلًا: ﴿ وَجَاءَ تُ سَكُرَةُ الْمَوْتِ بِالْحَقِّ ﴾ اور ﴿ وَجَاءَ تُ سَكُرَةُ الْحَقِّ بِالْمَوْتِ ﴾ ہے۔

6- بدلیت کا اختلاف: یعنی ایک قراءت والے لفظ کے بدلے دوسری قراءت میں کوئی اور لفظ ہو۔ مثلاً ﴿ نُنْ شِنْ مُ هَا ﴾ اور ﴿ فَانْ نُشُرُهَا ﴾ ای طرح ﴿ طَلْحٍ ﴾ اور ﴿ طَلْع ﴾ ہے۔

7- لہجوں کا اختلاف: اس میں تف خیم وترقیق امالہ مد قصر اظهار اور ادعام وغیرہ کا اختلاف شامل ہے مثلاً ایک قراءت میں ہے ''موسی'' اور دوسری میں ہے ''موسی'' اس طرح'' مَجُرَیْهَا'' اور مَجُراها'' ہے۔

نوٹ بعض مفسرین کے نزدیک ان سات حروف (قراءتوں) کا مطلب یہ ہے کہ قرآن میں آیات کی معنوی طور پرسات قسمیں ہیں لیکن ان میں بھی اختلاف ہے۔ چندا مک مشہوراقوال درج ذیل ہیں:

- O ان حروف سے مرادیہ چیزیں ہیں: امر نہی ٔ حلال ٔ حرام محکم متشابہ اورامثال۔
  - O ان مے مرادیہ امور ہیں: وعدۂ وعیدُ حلالُ حرامُ مواعظُ امثال اوراحتجاج۔
  - 🔾 ان ہے مرادیدامور ہیں محکم' متثابۂ ناسخ' منسوخ' عموم' خصوص اور قصص۔
- ن سے مراد بیر امور ہیں: مطلق مقید عام خاص مشترک مؤوّل اور ناسخ ومنسوخ۔

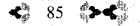
84 ><

اس قسم کے جالیس اقوال ہیں لیکن بیتمام مرجوح ہیں اور جن اقوال کا تذکرہ کیا گیاہے وہ راجح ہیں <sup>©</sup>

قراءتوں کے بارے میں مزید وضاحت: چونکہ ابتدائے اسلام میں لوگ اسلوب قرآن سے بوری طرح واقف نہ تھے اس لیے ان سات اقسام کے دائرے میں بہت سی قراءتوں کی اجازت دی گئی تھی ۔ نبی مَثَاثِیْنَ کامعمول تھا کہ ہرسال رمضان المبارك میں جبرئیل کے ساتھ قرآن کریم کا دور کرتے تھے اور جس سال آپ کی وفات ہوئی'اس سال آپ نے دوبار دور کیا۔اس موقع پر بہت سی قراء تیں منسوخ کردی گئیں اور چندقراء تیں باقی رکھی گئیں جواب تک متواتر چلی آرہی ہیں۔ سیدنا عثمان ڈلائٹئے نے تلاوت قرآن کے معاملے میں غلط فہمیاں دور کرنے کے لیے اپنے عہدخلافت میں قرآن مجید کے سات نسخے تیار کروائے اور ان میں تمام قراءتوں کواس طرح جمع کروایا کہ قرآن کریم کی آیات پر نقطے اور حرکات نہیں ڈالے گئے تھے تا کہان مٰدکورہ قراءتوں میں ہے جس طرح کوئی شخص پڑھنا جاہے پڑھ سکے۔اکثر قراء تیں اس رسم الخط میں ساگئی تھیں اور جوقراء تیں اس رسم الخط میں نہ سا سکیں ان کومحفوظ رکھنے کا طریقہ یہ بتایا کہ ایک نسخہ ایک قراءت کے مطابق لکھا اور دوسرا دوسری قراءت کے مطابق ۔علمائے امت نے انسخوں میں جمع شدہ قراءتوں کے یاد کرنے کا اس قدر اہتمام کیا کہ''علم قراءت'' ایک مستقل فن بن گیا اور سینکڑوں مفسرین اور علماء وحفاظ نے اپنی عمریں اس میں صرف کر دیں۔جس وقت حضرت عثمان طالفی نے قرآن کریم کے سات نسخے مختلف علاقوں میں بصحے تو ان کے

ساتھ ایسے قرائے کرام کوبھی بھیجا جوان کی تلاوت سکھلائیں جنانچہ یہ قراء حضرات

مناهل العرفان في علوم القرآن المبحث السادس في نزول القرآن على سبعة احرف



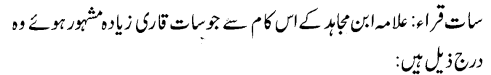
مختلف علاقوں میں پہنچ اور ہرایک نے اپنی اپنی قراءت کے مطابق پڑھانا شروع کردیا اور بہی قراء تیں لوگوں میں مشہور ہوگئیں اور ہرعلاقے کے لوگ ان میں کمال حاصل کرنے کے لیے ائمہ قراءت کی طرف رجوع کرنے گئے۔ کسی نے صرف ایک قراءت یاد کی 'کسی نے دواور کسی نے زیادہ۔البتہ اس سلسلے میں ایک اصول بوری امت میں مسلم تھا اور وہ یہ تھا کہ صرف وہی قراءت قرآن کی حیثیت سے قبول کی حائے گی جس میں تین شرطیں ہوں۔

- 🔾 مصاحف عثانی کے رسم الخط میں اس کی گنجائش ہو۔
  - 🔾 عربی لغت کے قواعد کے مطابق ہو۔

تھا کہ دوسری قراء تیں غلط یا نا قابل قبول ہیں۔

#### قرآن مجيد كى مختلف قراءات





- 1- عبدالله بن کثیر کمی مُواللهٔ (وفات 120 هـ): ان کی قراءت مکه میں زیادہ مشہور تھی۔
- 2- نافع بن عبدالرحمان بن ابونعيم مدنى عينية (وفات 169 هـ): ان كى قراءت مدينه مين زياده مشهورتهي \_
- 3- عبدالله بن عامر دمشقی مینی (وفات 118 هـ): بیابن عامر کے نام سے مشہور عصد ان کی قراءت شام میں زیادہ مشہورتھی۔
- 4- ابوعمرو بن العلاء بن عمار بصرى مازنى رئيسة (وفات 154 هـ): ان كى قراءت بصره مين مشهورتهي \_
- 5- ابوعماره حمزه بن حبيب زيّات كوفى عيسته (وفات 156 هـ): ان كى قراءت كوفه ميں زياده مشہور تھى \_
- 6- عاصم بن ابوالنجو داسدی میشد (وفات 127 هـ): ان کی قراءت کوفه میں مشہورتھی اور آج کل برصغیر میں قراءت کا دارومدارعموماً ان کی طرزیر ہے۔
- 7- ابوالحسن على بن حمز ه كسائى كوفى مِيشة (وفات 189 هـ): ان كى قراءت بھى كوفيه ميں مشہورتھى \_

جب یہ بات مشہور ہوگئ کہ قرآن پاک کی سات ہی قراء تیں ہیں تواس غلط نہی کو دور کرنے کے لیے علماء نے دس قراء توں کو جمع کیا اور وہ'' قراءت عشرہ'' کی اصطلاح سے مشہور ہوئیں۔مزید تین قراء تیں درج ذیل ہیں:

# قرآن مجيد كى مختلف قراءات

**4** 87 **3** 

2- خلف بن ہشام بزار بغدادی پیشیر (229 ھ) کی قراءت کوفہ میں مشہورتھی۔
 3- ابوجعفر یزید بن قعقاع پیشیر (128 ھ) کی قراءت مدینہ میں مشہورتھی۔ بعض نے چودہ قراء تیں جمع کی ہیں اوران چار کا اضافہ کیا ہے:
 1- حسن بھری پیشیر (110 ھ) کی قراءت بھرہ میں مشہورتھی۔
 2- محمد بن عبدالرحمان پیشیر (123 ھ) کی قراءت مکہ میں مشہورتھی۔

3- یخی بن مبارک بزیدی میشد (202ه) کی قراءت بصره میں مشہور تھی۔ 4- ابوالفرح شنیوذی میشد (388هه) کی قراءت بغداد میں مشہور تھی۔ نوٹ: پہلی دس قراء تیں صحیح اور متواتر ہیں اور باقی حیار شاذہیں۔

**----**

#### **c** 88 **><**

# ناسخ اورمنسوخ كابيان

سوال: نننج کا لغوی واصطلاحی معنی بیان کر کے اس کانفلی وعقلی ثبوت پیش کریں۔ جواب: لغت میں نننج کامعنی مٹانا اور از الد کرنا ہے۔

اصطلاحي معنى:

«رَفْعُ الْحُكْمِ الشَّرْعِيِّ بِدَلِيلِ شَرْعِيٍّ»(مناهل العرفان في علوم القرآن، المبحث الرابع عشر)

• دكسى شرعى حكم كوشرى دليل كيساته حتم كردينا:

مطلب بیہ کہ بعض اوقات اللہ تعالی کسی زمانے کے حالات کے مناسب ایک شرع حکم نافذ کرتے ہیں۔ پھر کسی دوسرے زمانے میں اپنی حکمت کے پیش نظراس حکم کوختم کرکے اس کی جگہ نیا حکم صا در فرماتے ہیں۔ اس عمل کو'' نسخ'' کہا جاتا ہے اور پہلے حکم کو' منسوخ'' اور دوسرے کو'' ناسخ'' کہتے ہیں۔

نشخ کاعقلی و نقلی ثبوت: یہودیوں کے نزدیک اللہ تعالیٰ کے احکام میں نشخ نہیں ہوسکتا کیونکہ ان کے خیال کے مطابق نشخ کوتسلیم کرنے سے ''بداء' لازم آئے گا یعنی یہ خرابی لازم آئے گی کہ گویا اللہ تعالیٰ نے پہلا تھم غلطی سے نافذ کردیا اور پھر غلطی واضح ہونے براسے واپس لے لیا اور رائے تبدیل کرلی۔

یہودیوں کابیاعتراض انہائی سطی قتم کا ہے اس لیے کہ ننخ کامعنی ''رائے کی تبدیلی''نہیں ہے بلکہ ننخ کامفہوم ہرزمان ومکان کے مناسب تھم نافذ کرنا ہے۔ ناسخ کا کام منسوخ کوغلط قرار دینانہیں ہوتا بلکہ تھم کے نفاذ کی مدت کومتعین کرنا ہوتا

89

ہے اور احکام کی بیتبدیلی عیب نہیں ہے بلکہ حکمت اللی کے عین مطابق ہے کیونکہ حکیم وہ نہیں ہوتا جو ہرفتم کے حالات میں ایک ہی نسخہ اور ایک ہی دوا تجویز کرتا رہے بلکہ حکیم وہ ہوتا ہے جو مریض اور مرض کے بدلتے ہوئے حالات کے مطابق نسخہ متعین کرتا جائے۔

اور یہ بات صرف شری احکام کے ساتھ خاص نہیں ہے بلکہ کا ئنات کا پورا نظام اسی اصول کے تحت چل رہا ہے مثلاً گری سردی 'بہار'خزال' خشک سالی' فراوانی یہ تمام امور حکمت الہی کی وجہ سے تبدیل کیے جاتے ہیں۔اگر کوئی شخص اسے بھی'' بداء' کہہ دے کہ نعوذ باللہ اللہ نے پہلے گری کا فیصلہ کیا' پھراسے پہ چالا کہ سردی کا موسم کہہ دے کہ نعوذ باللہ اللہ نے پہلے گری کا فیصلہ کیا' پھراسے پہ چالا کہ سردی کا موسم لانا بہتر ہے' توایسے شخص کواحمق ہی کہا جائے گا' بعینہ شری احکام کے نشخ کا حال ہے کہ ایک حکم کسی خاص زمان و مکان کے لیے تو مناسب تھالیکن دوسر نے زمان و مکان کے ایو مناسب تھالیکن دوسر نے زمان و مکان کے مناسب ندرہا' اس لیے اس میں تبدیلی کردی گئی اور نشخ صرف اس شریعت کے مناسب ندرہا' اس لیے اس میں تبدیلی کردی گئی اور نشخ صرف اس شریعت کے ساتھ ہی خاص نہیں ہے بلکہ سابقہ انبیائے کرام کی شریعت میں دو بہنول سلسلہ جاری تھا' مثلاً بائبل کے مطابق حضرت یعقوب علیا ہی کی شریعت میں دو بہنول کا بیک وقت نکاح میں رکھنا جائز تھا۔خود حضرت یعقوب علیا گئی کی شریعت میں اسے ناجائز واردہا گیا۔ ©

سوال: متقد مین اور متاخرین کے نزدیک نشخ کی اصطلاح میں کیا فرق ہے؟ منسوخ آیات کی تعداد اور اقسام بیان کریں۔

① بائيا 'كتاب ييدائش' ص: 29' آيت: 23 تا 30

<sup>2</sup> احبار: 18

جواب: سنخ کی اصطلاح میں متقد مین اور متاخرین کا کافی اختلاف ہے۔
متقد مین کی اصطلاح: علائے متقد مین سنخ کو لغوی معنی میں استعال کرتے تھے یعنی
'' إِذَا لَهُ الشَّهِيءِ بِالشَّهِيءِ '' یعنی ایک آیت کے بعض اوصاف کو دوسری آیت سے
زائل کر دینا' جیسے عام کو خاص اور مطلق کو مقید کر دینا' مثلاً ارشاد باری تعالی ہے:
﴿ وَلَا تَنْکِی حُوا الْمُشْرِکْتِ حَتَّی یُؤُومِنَ ﴾ (البقرة: 21/2)
اس آیت میں مشر کہ عورت سے نکاح کی حرمت کا بیان ہے اور'' مشرکات' میں
عموم ہے خواہ وہ عورت بت پرست ہویا اہل کتاب میں سے ہواور دوسری آیت میں
اس کی تخصیص آگئ:

﴿ وَالْمُحْصَنْتُ مِنَ الَّذِينَ أُوْتُوا الْكِتْبُ ﴾ (المائدة:5/5) لعنى تمهارے ليے اہل كتاب كى باعفت كياكدامن عورتيں نكاح ميں لانا جائز

متقد مین اس شخصیص کو بھی'' نین شامل کردیتے ہیں۔ متاخرین کی اصطلاح: علائے متاخرین کے نزدیک'' نشخ'' کے مفہوم میں اتنی وسعت نہیں ہے بلکہ وہ سابقہ تھم کے کلی طور پرختم کردینے کو نشخ کہتے ہیں محض عام کو خاص کرنا اور مطلق کو مقید کرنا ان کے نزدیک'' نشخ''نہیں ہے۔ منسوخ آیات کی تعداد: متقد مین کی اصطلاح میں نشخ کا مفہوم بہت وسیع تھا' اس

منسوخ آیات کی تعداد: متقدمین کی اصطلاح میں سنخ کامفہوم بہت وسیع تھا'اس لیے ان کے نزدیک منسوخ آیات کی تعداد بھی بہت زیادہ ہے حتی کہ بعض نے پانچ سوآیات کے منسوخ ہونے کا دعوی کیا ہے لیکن متاخرین کی اصطلاح اتنی وسیع نہیں ہے' اس لیے انہوں نے بہت کم آیات کومنسوخ قرار دیا ہے۔ علامہ جلال الدین سیوطی میسید نے متاخرین کی اصطلاح کے مطابق صرف انیس آیات کومنسوخ قرار دیا سیوطی میسید نے متاخرین کی اصطلاح کے مطابق صرف انیس آیات کومنسوخ قرار دیا

**4** 91 **>4** 

ہے جبکہ شاہ ولی اللہ عضائیہ نے صرف پانچ آیات کے منسوخ ہونے کوشلیم کیا ہے جو کہ درج ذیل ہیں:

﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ اَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِنْ تَرَكَ خَيْرًا ﴾ الْوَصِيَّةُ لِلْمَوْلِينَ وَالْاَقْرَبِيْنَ بِالْمَعُرُونِ حَقًّا عَلَى الْمُتَقِيْنَ ﴾ لِلْوَالِدَيْنِ وَالْاَقْرَبِيْنَ بِالْمَعُرُونِ حَقًّا عَلَى الْمُتَقِيْنَ ﴾ الله وقد 2/180)

﴿ يُوصِيْكُمُ اللّٰهُ فِي آولادِكُمُ لِللّٰهَ كِلْ اللّٰهُ فِي آولادِكُمُ لِللّٰهَ كِلْ الْأُنْكِينِ وَاللّٰهِ فَا اللّٰهُ اللهُ الله

﴿ إِنْ يَكُنُ مِّنْكُمْ عِشْرُونَ طِيرُونَ يَغْلِبُوْ امِائَتَيْنِ وَ إِنْ يَكُنُ مِّنْكُمْ مِّائَةٌ يَّغُلِبُوْ الْفَامِّنَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْ إِبَانَّهُمْ قَوْمٌ لاَ يَفْقَهُونَ ﴾ (الانفال:8/65)

اس کی ناسخ بعدوالی آیت ہے:

﴿ اَلْنَ خَفَّفَ اللهُ عَنْكُمْ وَعِلِمَ اَنَّ فِيكُمْ ضَعْفًا ' فَإِنْ يَّكُنُ مِّنْكُمُ مِنْكُمُ مَا فَكُ خَفَّا اللهُ عَنْكُمْ اللهُ عَنْكُمْ اَلْفُ يَغْلِبُوْ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَلَى اللهُ الله



اَذُوَا فَيَ وَلَوْ اَعْجَبَكَ حُسُنُهُ قَى إِلَّا مَا مَلَكَتُ يَبِينُكُ وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ رَّقِيْبًا ﴾ (الاحزاب:33/52)

اس کی ناسخ بیآیت ہے:

﴿ يَاكِيُّهَا النَّبِيُّ اِنَّا اَحُلَلْنَا لَكَ اَذُواجَكَ الْتِيَّ اَكِيْتَ اجُورَهُنَّ وَمَا مَلَكَ يَبِينُكَ مِبَّا اَفَاءَ اللهُ عَلَيْكَ وَبَنْتِ عَبِّكَ وَبَنْتِ عَبِينُكَ مِنْ اللهُ عَلَيْكَ وَبَنْتِ خَلِيكَ اللهِ عَلَيْكَ وَامْرَاةً مُّوْمِنَةً اِنْ وَهَبَتْ خَلِكَ مِنْ دُونِ فَلْكَ مِنْ دُونِ فَلْكَ مِنْ دُونِ فَلْكَ مِنْ دُونِ فَلْكَ مِنْ دُونِ فَلْكُومِنِينَ فَلْ اللهِ عَلَيْكَ مِنْ دُونِ اللّهِ مُنْ اللهُ عَلَيْكَ مَنْ دُونِ اللهُ عَلَيْكَ مَنْ دُونِ اللّهُ مَنْ اللهُ عَلَيْكَ مَنْ مُنْ اللّهُ عَلَيْكَ مَنْ دُونِ اللّهُ مَنْ لَكُونَ اللهُ عَلْوُرًا تَحِيبًا ﴾ الله مُن الله عَلَيْكَ مَنْ عَلَيْكَ حَرَجٌ لَا وَكَانَ اللهُ عَفُورًا تَحِيبًا ﴾ الله مُن الله عَلْمُ لِكَيْلًا يَكُونَ عَلَيْكَ حَرَجٌ لَا وَكَانَ اللهُ عَفُورًا تَحِيبًا ﴾ الله مُن اللهُ عَلْمُ لِكَيْلًا يَكُونَ عَلَيْكَ حَرَجٌ لَا وَكَانَ اللهُ عَفُورًا تَحِيبًا ﴾ الله مُن الله عَلَيْكُ مَنْ عَلَيْكَ حَرَجٌ لَا وَكُلْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْولِكُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُ مَنْ عَلَيْكُ مَنْ عَلَيْكُ مَنْ عَلَيْكُ مَنْ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُ مَا اللّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُ مَا مَلْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

نوٹ: اس جگہ منسوخ آیت کا حکم اگر چہ پہلے ہی تھالیکن تلاوت میں ناسخ کے بعد رکھی گئی ہے۔

چُقْنَآیت ﴿ یَایَّهَا الَّذِیْنَ اَمَنُوْآ اِذَا نَاجَیْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدِّمُوْا بَیْنَ یَکُنْجُوٰلِکُمْ صَکَ قَةً ﴿ ذٰلِكَ خَیْرٌ لَّکُمُ وَ اَطْهَرُ ﴿ فَإِنْ لَّمُ تَجِلُوْا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُوْرٌ رَّحِیْمٌ ﴾ (المحادلة: 58/12)

اس کی ناسخ بعدوالی آیت ہے:

﴿ ءَاشُفَقُتُمُ اَنُ تُقَدِّمُوابَئِنَ يَكَىٰ نَجُولِكُمْ صَدَقَتِ ۗ فَإِذْ لَمْ تَفْعَلُوا وَ تَابَ اللهُ عَلَيْكُمْ فَلَقِيْمُوا الصَّلُوةَ وَاتُوا الرَّكُوةَ وَ اَطِيْعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ طُوَ اللهُ خَبِيْرٌ ابِهَا تَعْمَلُونَ ۞ (المحادلة: 58/13) يانچوين آيت: ﴿ وَ الَّذِينَ يُتُوفَّونَ مِنْكُمْ وَ يَنَدُونَ ازُواجًا ﴾ يانچوين آيت: ﴿ وَ الَّذِينَ يُتُوفَّونَ مِنْكُمْ وَ يَنَدُونَ ازُواجًا ﴾ وَصِيَّةً لِلْاَزُواجِهِمْ مِّنَاعًا إِلَى الْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجٍ ۚ فَانُ

#### ناسخ اورمنسوخ كابيان

**c** 93 **3 <** 

خَرَجُنَ فَلَاجُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلْنَ فِيْ آنْفُسِهِنَّ مِنْ مَّعُرُوْنٍ لَّ وَاللَّهُ عَرِيْنِ مَ

اس کی ناسخ بیآیت ہے:

﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَقَّوْنَ مِنْكُمْ وَيَنَ رُوْنَ اَزُواجًا يَّتَرَبَّصْنَ بِانْفُسِهِنَّ اَرْبَعَةً اَشْهُرٍ وَ عَشُرًا ۚ فَإِذَا بَلَغُنَ اَجَلَهُنَّ فَلَا جُنَاحَ اللهُ عِنَاكُمُ فِيْمَا فَعَلْنَ فِي آنْفُسِهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَ اللهُ بِمَا عَلَيْكُمْ فِيمًا فَعَلْنَ فِي آنْفُسِهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَ اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيْرٌ ﴾ (البقرة: 2/234)

منسوخ آیات کی اقسام: منسوخ آیات کی تین قتمیں ہیں:

1- وه آیات جن کی قراءت اور حکم دونو ن منسوخ ہیں مثلاً سورة الاحزاب کا بعض حصه-

2- جن کی قراءت باقی اور حکم منسوخ ہو گیا۔ مثلاً

﴿إِنْ يَكُنُ مِّنْكُمْ عِشُرُونَ طِبِرُونَ يَغْلِبُوْ امِا كَتَبْنِ وَإِنْ يَكُنُ مِّنْكُمْ مِّاكَةٌ يَغْلِبُوْ الْفَامِّنَ الَّذِينَ كَفَرُوْ إِبَانَّهُمْ قَوْمٌ لاَ يَفْقَهُوْنَ ﴾ (الانفال:8/65)

3- جن آیات کی قراءت منسوخ اور حکم باقی ہے جیسے سورۃ الاحزاب میں بیآیت تھی:

﴿اَلشَّيْخُ وَالشَّيْخَةُ إِذَا زَنَيَا فَارْجُمُوهُمَا اَلْبَتَّةَ نَكَالاً مِنَ اللهِ وَاللهُ عَزِيزٌ حَكِيمُ (الاتقان في علوم القرآن: ٢٨/٢ اللهِ وَاللهُ عَزِيزٌ حَكِيمُ (الاتقان في علوم القرآن: ٢٨/٢ . . . . ٣٢)



#### 94

# عہدرسالت اورخلفاء کے دور میں حفاظت قرآن اور تدوین قرآن

سوال: عهد رسالت میں قرآن کی حفاظت کس طرح کی گئی؟ اس پر مختصر اور جامع نوٹ کھیں۔

جواب: قرآن کریم ایک ہی دفعہ نازل نہیں ہوا بلکہ تدریجاً تھوڑ اتھوڑا کرکے نازل ہوا اس لیے عہدرسالت میں ممکن ہی نہیں تھا کہ شروع ہی سے اسے کتابی شکل میں محفوظ کرلیا جاتا۔ یہی وجہ ہے کہ ابتدائے اسلام میں قرآن پاک کی حفاظت کے لیے سب سے زیادہ زور حفظ پر دیا جاتا تھا۔ خود نبی منگائیا نم کا یہ حال تھا کہ شروع شروع میں جب وجی نازل ہوتی تو آپ منگائیا اس کے الفاظ کواسی وقت دہرانے لگتے تا کہ اچھی طرح حفظ ہوجائے اور کوئی لفظ بھول نہ جائے تو اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ لَا تُحرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ أَنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرَانَهُ أَنَّ وَلَا تُحَرِّكُ بِهِ فَاتَبَعْ قُرْانَهُ أَنَّ فَكُرِّنَا بَيَانَهُ ۞ فَرَانَهُ أَنَّ فَكُرِينَا بَيَانَهُ ۞ فَوَانَهُ أَنَّ فَكُرُ اللّهُ فَاتَبِعْ قُرْانَهُ أَنَّ فَكُرُ اللّهُ اللّهُ فَاتَبُعْ قُرْانَهُ أَنَّ فَكُرُ اللّهُ اللّ

''(اے نبی) آپ اس قرآن کوجلدی یاد کرنے کے لیے اپنی زبان کوحرکت نه دیں اس کو (دل میں) جمع کرنا اور زبان سے پڑھوا دینا ہمارے ذہے ہے' پھر جب ہم اسے پڑھوا تھکیں تو پھراسی طرح پڑھا کریں' پھراس کا مطلب سمجھا دینا بھی ہمارے ذہے ہے۔''

لعنی آب پریشان نه مول ٔ حفظ کروانا مهاری ذمه داری ہے چنانچہ نبی منگالیا ما

#### عہدرسالت اورخلفاء کے دور میں حفاظت قرآن اور تدوین قرآن

مبارک قرآن یاک کی حفاظت کاسب سے بڑا خزانہ تھا جس میں مکمل قرآن محفوظ تھا اور کسی ادنی غلطی یا تغیر کا امکان بھی نہ تھااور پھر آپ ملاقیم مزید احتیاط کے لیے ہرسال رمضان المبارک میں جرئیل ملیّا کے ساتھ قرآن کا دور کیا کرتے تھے۔ اسی طرح آپ نے صحابہ کرام ٹھائٹ کو صرف قرآن کے معانی کی تعلیم ہی نہ دی تھی بلکہان کوالفاظ قرآن بھی اچھی طرح باد کروائے تھے اور خود صحابہ رہی گئی کو بھی ایک دوسرے سے بڑھ کر حفظ قرآن کا شوق تھااوراسی کی فکر دامن گیررہتی تھی حتی کہ بعض صحابیات نٹانٹا نے اپناحق مَهر بی*ظهرایا کہ ہمیں چندسور*تیں حفظ کرادی جا <sup>ک</sup>یں۔ جوشخص اسلام قبول کرتا آپ اسے انصاریوں کے سپر دکر دیتے تا کہ وہ اسے قرآن مجید سکھلائیں۔اس طرح صحابہ کرام ٹھائٹ رات کے قیام میں تلاوت قرآن کثرت سے کرتے چنانچے تھوڑ ہے ہی عرصہ میں حفاظ کرام کی بہت بڑی جماعت تیار ہوگئ تھی ۔ عهدرسالت میں حفاظت قرآن کا برا ذریعه حفظ ہی تھا کیونکہ برط مالکھا طبقہ بہت کم تھا'نیز ذرائع کتابت بھی مفقود تھے لیکن پھر بھی مکمل قر آن تحریری شکل میں موجودتھا۔ وحی کی کتابت: رسول الله مَنْ الله مِنْ الله مَنْ الله مَنْ الله مَنْ الله مَنْ الله مَنْ الله مِنْ الله مِنْ الله مَنْ الله مِنْ الله مِنْ الله مَنْ الله مُنْ الله مُنْ الله مُنْ الله مُ بھی فرمایا تھا کیونکہ جو کام کتابت کے ذریعے سے ہوتا ہے کسی دوسرے ذریعے سے نہیں ہوسکتا۔حضرت زید بن ثابت واللہ فرماتے ہیں کہ میں آپ سالھ الم کے لیے وحی كى كتابت كيا كرتا تھا۔ جب آپ مَلْقَيْمْ يروحى نازل ہوتى تو آپ مَلْقَيْمْ كوسخت گرمى محسوس ہوتی اور نسینے سے شرابور ہو جاتے۔ جب وحی کی کیفیت ختم ہوتی تو آپ مَالْلَیْلِم مجھے بلاتے اور وحی لکھواتے۔ میں اسے پنجر پاکسی لکڑی پر لکھ لیتا اور جب میں لکھ كرفارغ موتاتو آپ كوسنا تا اگر كوئى غلطى موتى تو آپ مَالِيَّا اصلاح فرماديت\_<sup>®</sup>



٠ محمع الزوائد' العلم' باب عرض الكتاب بعد املائه' 152/1' حديث:684

## عہدرسالت اورخلفاء کے دور میں حفاظت قرآن اور تدوین قرآن 💎 😓 🦫 🥬

حضرت عثمان والتنظیم ماتے ہیں کہ آپ منگائیم کا می معمول تھا کہ جب قرآن کریم کا کوئی حصہ نازل ہوتا تو آپ منگائیم کصواتے وقت می ہدایت فرماتے کہ اس آیت کو فلاں سورت میں 'فلاں آیت کے بعد لکھ دو۔ اس طرح مکمل قرآن کریم عہد رسالت میں تحریری صورت میں آچکا تھا اگر چہ وہ الگ الگ چیزوں پرمختلف لوگوں کے پاس تھا۔ بہر حال مکمل قرآن محفوظ ہو چکا تھا۔ <sup>©</sup> سوال: خلافت ابو بکر ڈلاٹیئ میں تدوین قرآن پر نوٹ کھیں۔

جواب: جنگ بمامہ میں حفاظ صحابہ رخائی کی کثیر تعداد شہید ہوگئ تو حضرت عمر رڈاٹن نے حضرت ابو بکر رڈاٹن نے سے کہا کہ اس طرح قرآن پاک کے ضائع ہونے کا خطرہ ہے اس سے لیے قرآن کو ایک جگہ مرتب کروا کے رکھ دیا جائے تا کہ بوفت ضرورت اس سے استفادہ کیا جاسکے حضرت ابو بکر رڈاٹن نے فر مایا کہ جو کام رسول اللہ مٹاٹی آئے نے نہیں کیا میں اسے کیسے کرسکتا ہوں ۔ حضرت عمر رڈاٹن نے جواب دیا: اللہ کی قتم ابیہ کام سراسر بہتر میں اسے کیسے کرسکتا ہوں ۔ حضرت عمر رڈاٹن نے جواب دیا: اللہ کی قتم ابیہ کام سراسر بہتر اس کام پرآمادہ ہوگئے اور انہوں نے حضرت زید بن ثابت رٹائی کو بلایا اور ان کو یہی واقعہ سایا تو انہوں نے بھی جواب دیا کہ جس کام کورسول اللہ مٹائی نے نہ کیا تھا اس کو میں کریں جو کریں بار بار کے تکرار واصر ارسے اللہ نے ان کا سینہ بھی کھول دیا اور مہم کیوں کریں؟ لیکن بار بار کے تکرار واصر ارسے اللہ نے ان کا سینہ بھی کھول دیا اور

① مسند احمد' 57/1 69 حدیث: 499'399

## عهدرسالت اورخلفاء کے دور میں حفاظت قرآن اور تدوین قرآن

**c** 97 **⇔€** 

وہ اس کام کے لیے راضی ہوگئے اور جمع قرآن کی ذمہ داری بھی حضرت زید بن ثابت والٹیئر ڈال دی گئی۔ وہ فرماتے ہیں کہا گر مجھے بیت کم دے دیا جاتا کہاس پہاڑکو اٹھا کر دوسری جگہ منتقل کر دوتو بیکام جمع قرآن کی نسبت آسان تھا۔ بہر حال حضرت زید بن ثابت والٹیئو نے مختلف اشیاء سے اور مختلف لوگوں سے تحقیق وتفتیش کے بعد قرآن کو جمع کیا۔ حضرت ابو بکر والٹیئو نے کبار صحابہ کرام ڈیکٹیئم میں سے تقریباً جھے کواس

کام پرمقررفرمایا کہ وہ بھی حضرت زید بن ثابت رہائی کے ساتھ تحقیق کریں۔
حضرت زید بن ثابت رہائی خود بھی حافظ قرآن تھے اور سینکٹر وں صحابہ رہ اللہ اللہ عفاظ قرآن تھے اور سینکٹر وں صحابہ رہ اللہ مناظ قرآن تھے ایکن اس کے باوجود جمع قرآن میں اتنی احتیاط کی گئی کہ جو نسخے رسول اللہ مناٹی نے ککھوائے تھے حضرت زید بن ثابت رہائی ان کومنگوائے اور دوسر بسخوں سے موازنہ کرتے اور حفاظ کرام رہ گائی کے سامنے بھی پیش کرتے ۔ بہر حال مضرت زید رہائی نے اس زبر دست احتیاط و محنت کے بعد قرآنی آیات کو جمع کرکے حضرت زید رہائی نے اس زبر دست احتیاط و محنت کے بعد قرآنی آیات کو جمع کرکے

لکھی گئی تھی لہذا صحیفوں کی تعداد بہت زیادہ تھی۔ اصطلاح میں اس نسخے کو''ام

كاغذ كے صحیفوں میں مرتب شكل میں تحریر فرمادیالیکن ہرسورت علیحدہ علیحدہ صحیفے میں

الصحائف" كهاجاتا ب-اس صحيف كي خصوصيات مندرجه ذيل بين:

1- اس نسخ میں سورتوں کی آیات کی ترتیب رسول الله منگیا کی ترتیب کے موافق تھی لیکن ہر سورت الگ الگ صحیفے میں لکھی گئی تھی۔

2- اس نسخے کوسات قراءتوں کے مطابق جمع کیا گیا۔

3- اس میں وہ تمام آیات جمع کی گئی تھیں جن کی تلاوت منسوخ نہیں ہوئی تھی۔ یہ نسخہ زندگی بھر حضرت ابوبکر والٹیؤ کے پاس رہا ان کی وفات کے بعد حضرت عمر والٹیؤ کی شہادت کے بعد ان کی صاحبزادی والٹیؤ کی شہادت کے بعد ان کی صاحبزادی

#### عهدرسالت اورخلفاء کے دور میں حفاظت قرآن اور تدوین قرآن

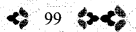
**\$** 

حضرت حفصہ وہ اللہ کے پاس رہا۔ان کی وفات کے بعداس نسخے کومروان بن حکم وہ کے مصاحف حکم وہ کے مصاحف کی کھیل چکے تھے اور اس بات پر امت کا اجماع ہو چکا تھا کہ رسم الخط اور سور توں کی ترتیب کے لحاظ سے ان مصاحف کی تلاوت لازم ہے چنانچہ مروان بن حکم نے سوچا کہ اب کوئی ایسانسخہ باقی نہیں رکھنا چاہیے جواس رسم الخط کے خلاف ہو۔ اس سوچا کہ اب کوئی ایسانسخہ باقی نہیں رکھنا چاہیے جواس رسم الخط کے خلاف ہو۔ اس اللہ خلافت عثمان وہ گائی میں تدوین قرآن برنوٹ کھیں۔

جواب: قرآن مجید کی سات انداز میں قراءت کواس لیے جائز رکھا گیا تھا کہ عرب میں مختلف قبائل تھے۔ ایک قبیلے کے ہاں کسی معنی کے لیے کوئی لفظ استعال کیا جاتا اور دوسرے قبیلے والے اسی معنی کے لیے کوئی اور لفظ استعال کیا کرتے تھے مثلاً: ایک قبیلے والے ''کالھون ''ر چھنے تو دوسرے قبیلے کے لوگ' کیا لھون فی الم نفوش ''ر چھنے تو دوسرے قبیلے کے لوگ' کیا لھون فی الم نفوش ''ر چھنے تھے۔ اسی طرح الفاظ کی اوائیگی میں بھی اختلاف تھا۔

حضرت عثمان را الله عنی دور میں بہت سے علاقے فتح ہوئے اور کئی عجمی لوگ بھی اسلام میں داخل ہوئے اور ہر علاقے والے اپنے علاقے کے علاء سے قرآن اور مسائل سیسے۔ پھر جب ان کا آپس میں میل جول شروع ہوگیا تو اختلاف قرآن کی وجہ سے اختلافات پیدا ہونے گئے اور ہر گروہ اپنے آپ کوحق پر سمجھتا تھا۔ حضرت حذیفہ بن یمان را الله اور آذر بائیجان کے محاذ پر جنگ میں مشغول تھے۔ انہوں نے دیکھا کہ قراءتوں کے اختلاف کی بناپرلوگوں میں اختلاف واقع ہور ہاہے۔ جب وہ واپس مدینہ آئے تو حضرت عثمان را الله میں اختلاف کرے مختلف قبل اس کے کہ ہمامت یہود ونصاری کی طرح کتاب الله میں اختلاف کرے مختلف قبل اس کے کہ ہمامت یہود ونصاری کی طرح کتاب الله میں اختلاف کرے مختلف قبل اس کے کہ ہمامت یہود ونصاری کی طرح کتاب الله میں اختلاف کرے مختلف قبل اس کے کہ ہمامت یہود ونصاری کی طرح کتاب الله میں اختلاف کرے مختلف

① فتح البارى: 9/12، 13



فرقوں میں تقسیم ہو جائے' آپ اس کاحل تلاش کیجیے۔حضرت عثمان طالٹھُئے نے حقیقت حال دریافت کی۔

حضرت حذیفہ بڑا تھ اور کے اختلاف کی بنا پر جھڑ اور آذر بایجان کے محاذ پر لوگوں کے درمیان قراء توں کے اختلاف کی بنا پر جھڑ اہوتے دیما ہے' کیونکہ شام کے لوگ ابی بن کعب بڑا تھ کی قراء ت پر قرآن پڑھتے ہیں اور اہل عراق عبداللہ بن مسعود ٹرائیڈ کی قراء ت پر اور ایک دوسر ہے کی قراء ت سے ناوا قفیت کی بنا پر آپس میں اختلاف کرتے ہیں جی کہ ایک دوسر ہے پر گفر کے فتوے لگا دیتے ہیں۔ حضرت عثان اختلاف کرتے ہیں جی کہ ایک دوسر ہے پر گفر کے فتوے لگا دیتے ہیں۔ حضرت عثان مولائیڈ کواس سے پہلے بھی کھوالی ہی شکایات مل چکی تھیں اور مسلم لوگ ثابت قدم خدرہ خدرشہ ہو چکا تھا اور یہ بھی خطرہ تھا کہ اس اختلاف کو د مکھ کر نومسلم لوگ ثابت قدم خدرہ طلب کیا اور اپنی رائے بھی پیش کی کہ تمام مسلمانوں کو ایک ہی مصحف پر اکٹھا کر دینا علیہ کیا اور اپنی رائے بھی پیش کی کہ تمام مسلمانوں کو ایک ہی مصحف پر اکٹھا کر دینا علیہ کیا دینا دینا کہ اختلاف کی بنیا دہی ختم ہوجائے۔ تمام صحابہ کرام ڈوائٹیڈ نے اس رائے سے وائے تا کہ اختلاف کی بنیا دہی ختم ہوجائے۔ تمام صحابہ کرام ڈوائٹیڈ نے اس رائے سے اتفاق کیا۔ اس مجلم شوری کے فیصلے کے بعدا میر المونین حضرت عثان رہائیڈ نے عوام کو جمع کر کے یہ خطہ ارشاد فرمایا:

"تم (میرے قریب) مدینہ میں رہتے ہوئے بھی قراءتوں کے اختلاف کی وجہ سے اختلاف کا شکار ہوجاتے ہوتو دور والے اس سے بڑھ کر اختلاف میں مبتلا ہوں گئاس لیے ہم نے قرآن مجید کوصرف ایک قراءت میں تحریر کرنے کا فیصلہ کیا ہے لہذا تمام لوگ اس کی اقتدا کریں۔"

پھر حضرت عثمان طالعی نے چار بڑے صحابہ کرام سیدنا زید بن ثابت سیدنا عبداللہ بن زبیر سیدنا سیدنا عبداللہ بن زبیر سیدنا سعید بن عاص اور سیدنا عبدالرحمان بن حارث بن ہشام ٹھائی کواس







کام کے لیے منتخب کیا۔ حضرت زید رٹائٹی انصاری تھے اور باقی تینوں قرایش تھے۔ ان کو جمع امیر المونین نے یہ حکم دیا کہ صحیفہ ء ابو بکر لے کر قرایش کی قراء ت میں قرآن کو جمع کریں۔ جس جگہ زید اور باقی تینوں کا اختلاف ہوجائے تو اس جگہ لغت قرایش والا لفظ لکھ دیں کیونکہ قرآن اصل میں لغت قریش میں نازل ہوا ہے چنانچہ ان چاروں صحابہ کرام رٹھ گئی نے انتقک محنت و کا وش کے بحد اس عظیم کام کو سرانجام دیا اور مکمل محقیق کر کے قرآن مجید کوایک مصحف کی صورت میں ترتیب دے دیا۔

صحيفه وعثمان رفالنَّهُ كَي خصوصيات :صحيفه وعثمان رفاتتُهُ كَي درج ذيل خصوصيات بين:

- 1- حضرت ابوبکر ولائٹوئے کے دور میں جمع کردہ صحیفے میں سورتیں الگ الگ تھیں تو صحیفہ عثانی میں تمام کوایک جگہ جمع کردیا گیا۔
- 2- قرآن پاک کی آیات ایسے انداز میں تکھیں کہرسم الخط میں تمام متواتر قراء تیں ساجا ئیں اس لیے ان پر نقطے اور اعراب نہیں لگائے گئے تھے۔
- 3- صحیفہ ، ابو بکر رٹھاٹی کا صرف ایک نسخہ تھا جو سرکاری طور پرمحفوظ تھا اور صحیفہ ، عثمانی کے پانچ نسخے تھے بلکہ ابو حاتم سجستانی میں ایک تعلقہ کے پانچ نسخے تھے بلکہ ابو حاتم سجستانی میں ایک تعلقہ کے جنہیں مکہ مدینہ کمن بحرین بصرہ کوفہ اور شام بھیجا گیا۔
- 4- صحیفہ عثانی کوتح ریر کرتے وقت حضرت ابوبکر رہائیڈ کے صحیفے کوبھی سامنے رکھا گیا بلکہ مزید اصل مصاحف دوبارہ منگوائے گئے اور تحقیق کی گئی اور اس مرتبہ سورہ احزاب کی آیت:

**4** 101 **3** 

**\***>

حضرت خزیمہ بن ثابت انصاری ڈٹاٹیڈ سے ملی یعنی صحابہ کرام ڈٹاٹیڈ کواس آیت کا علم بھی تھا اور حفظ بھی تھی' اپنے طور پر کھی ہوئی بھی تھی ۔لیکن نبی مٹاٹیڈ کی کھوائی ہوئی صرف حضرت خزیمہ ڈٹاٹیڈ کے یاس تھی۔

سوال: اسلامی تاریخ میں تلاوت قرآن مجید میں آسانی بیدا کرنے کے لیے کون کون سے اقدامات کے گئے؟

جواب: حضرت عثمان طالعیٰ کے تیار کردہ صحیفے میں خطعثانی کا اہتمام کیا گیا تھالیکن وہ حرکات و نقاط سے خالی تھا۔ جب مجمی لوگوں نے اسلام قبول کیا تو ان کو بوقت تلاوت حروف کی ادائیگی میں دفت کا سامنا کرنا پڑتا تھا جس کے ازالے کے لیے نقاط اور حرکات وسکنات کا اہتمام کیا گیا جن کی مخضر تاریخ درج ذیل ہے:

1- نقاط: پہلے عربوں میں نقطوں کا رواج نہ تھا۔ پڑھنے والے اتنے عادی اور ماہر ہو چکے تھے کہ بغیر نقطوں کے بھی بڑی آسانی سے پڑھ لیتے اور کوئی دشواری محسوس نہ کرتے اور سیاق کلام کی مدد سے مشتبالفاظ میں بھی اشتباہ کا خطرہ زائل ہوجاتا کیونکہ ان کا دارومدار صرف کتابت پر نہ تھا بلکہ حافظے پر بھی تھا اور حضرت عثان ڈٹاٹنڈ نے جو صحیفے لکھوا کر مختلف علاقوں میں بھجوائے ان کے ساتھ قراء حضرات بھی جھبے تا کہ وہ قراء ساتھ الکہ اس بات میں اختلاف ہے کہ سب سے پہلے نقطے کس نے لگوائے۔ بعض کے زد یک ابوالا سودالدؤلی نے حضرت علی ڈٹاٹنڈ کے تھم سے اس کام کوسرانجام دیا۔ ® اور بعض کے نزد یک کوفہ کے گورنر زیاد بن ابی سفیان نے ان سے یہا کہ کام کروایا۔ ® اور ایک روایت کے مطابق تجاج بن یوسف نے حسن بھری' یجی بن یوسف نے حسن بھری' یجی بن

① صبح الاعشى: 155/3

② البرهان' ص:250' 251 و

**4** 102 **4** 

#### عهدرسالت اورخلفاء کے دور میں حفاظت قرآن اور تدوین قرآن

**\$>** 

یعمر اور نصر بن عاصم لیثی کے ذریعے سے بیکام کروایا۔ <sup>©</sup>

2- حرکات: نقطوں کی طرح ابتدائی دور میں حروف پرحرکات وسکنات بھی نہیں ہوتی تصیں جس کی وجہ سے عجمی لوگوں کو مشکلات کا سامنا کرنا پڑتا تھا اور بعض اوقات خطابھی ہوجاتی تھی۔اس غلطی سے بچنے کے لیے اعراب لگانے کی طرف توجہ دی گئی۔ سب سے پہلے اعراب لگانے والے کے بارے میں اختلاف ہے۔ بعض کے بزد یک بیکام ابوالا سودالدؤلی نے کیا اور بعض کے بزد یک ججاج بن یوسف نے کیکی بن یعمر اور نصر بن عاصم لیثی رہ اندا میں حرکات و سکنات موجودہ صورت میں نہ تھیں بیں لیکن پہلا قول رائح ہے۔ ابتدا میں حرکات و سکنات موجودہ صورت میں نہ تھیں بلکہ ان کی صورتیں مندرجہ ذیل تھیں:

الله فتح ما نصب (زبر) کے لیے حرف کے اوپر نقطه لگایا جاتا جوزبر کی علامت ہوتا تھا۔

\* جریا کسرہ (زیر) کے لیے حرف کے نیچ نقطہ لگایا جاتا تھا۔

\* ضمہ یارفع (پیش) کے لیے حرف کے بائیں جانب نقط لگایا جاتا تھا۔

\* تنوین کے لیے دونقطے لگائے جاتے تھے۔

اس کے بعد خلیل بن احمر نحوی نے ہمزہ اور شد کی شکلیں وضع کیں اور پھر ججاج بن یوسف نے بچیٰ بن یعمر 'نصر بن عاصم لیٹی اور حسن بھری سے تمام قرآن کریم پر نقطے اور حرکات وسکنات لگانے کی فرمائش کی ۔ تو اس وقت موجودہ ' ئے ' ' صورت اختیار کی گئی تا کہ حروف کے ذاتی نقطوں میں التباس اور اختلاط سے بچاجائے۔ اختیار کی گئی تا کہ حروف کے ذاتی نقطوں میں التباس اور اختلاط سے بچاجائے۔ 4۔ احزاب یا منازل: صحابہ کرام ڈی اللّٰہ یا تا بعین عظام اُلیہ کا عام دستور تھا کہ ایک ہفتہ میں مکمل قرآن یاک کی تلاوت کر لیت ' اس لیے انہوں نے یومیہ تلاوت کے ہفتہ میں مکمل قرآن یاک کی تلاوت کر لیت ' اس لیے انہوں نے یومیہ تلاوت کے ہفتہ میں مکمل قرآن یاک کی تلاوت کر لیت ' اس لیے انہوں نے یومیہ تلاوت کے

① تفسير القرطبي: 1/63

#### عهدرسالت اورخلفاء کے دور میں حفاظت قرآن اور تدوین قرآن

**4** 103

لیے قرآن پاک کی سات منزلیں بنائی ہوئی تھیں۔ پھر وہی سات منزلیں مشہور ہوگئیں۔

5- اجزایا پارے: موجودہ تدوین کی صورت میں قرآن مجید کے تیس اجزالیمی پارے ہیں لیکن اس کی حقیقت معلوم نہیں ہوسکی کہ تیس حصول میں کس نے اور کس مقصد کے لیے تقسیم کیا ہے۔ بعض نے کہا ہے کہ حضرت عثمان رفیائے نے تیس اجزامیں ککھوایا تھالیکن اس کی کوئی دلیل نہیں۔علامہ بدرالدین زرکشی میں شرماتے ہیں کہ قرآن مجید کے تیس اجزابر دی دیر سے چلے آرہے ہیں 'ہوسکتا ہے صحابہ یا تابعین ہی نے ایسا کیا ہو۔

6- رکوعات: قرون اولی کے شخول میں اخماس (پانچ پانچ) اور اعشار (دس دس)
کی علامات پائی جاتی تھیں ہر پانچ آیتوں کے بعد 'خمس یاخ' اور ہردس آیتوں کے
بعد ''عشریاع' کھا جاتا تھالیکن بعد میں اس علامت کو چھوڑ دیا گیا اور اس کی جگہ
رکوع کی علامت (ع) مقرر کردی گئی جو آج تک چلی آر ہی ہے۔ اس کے مقرر
کرنے کا مقصد یہ تھا کہ جس جگہ کلام کے سی ایک جصے کا مفہوم مکمل ہو وہاں یہ
علامت لگا دی جائے تا کہ اتن مقدار نماز میں تلاوت کر لینے کے بعد رکوع کیا
جائے۔ (اس سے زیادہ فوائد کا علم نہیں ہوسکا) قر آن کریم میں کل پانچ سوستاون
جائے۔ (اس سے زیادہ فوائد کا علم نہیں ہوسکا) قر آن کریم میں کل پانچ سوستاون

7- رموزِ اوقاف: ہرزبان میں کلام کرتے وقت وقف عدم وقف کا خیال رکھا جاتا ہے کوئکہ اگر ایسانہ کیا جائے تو بعض اوقات کلام کامفہوم بالکل بگڑ جاتا ہے۔قرآن پاک میں بھی بعض ایسے مقامات ہیں کہ اگر ان پر وقف نہ کیا جائے تو مفہوم سے خہر ہیں رہتا۔اس طرح کی خامیوں سے بچنے کے لیے آیات کے درمیان یا آخر میں علامات

#### عهدرسالت اورخلفاء کے دور میں حفاظت قرآن اور تدوین قرآن

**4)** 104 **(>4)** 

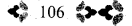
لگادی گئی ہیں۔جنھیں''رموزاوقاف'' کہاجا تا ہے۔ان کی اہمیت کے پیش نظر قرآن پاک کے آخر میں بیرموز تفصیل سے لکھے جاتے ہیں تا کہ عجمی لوگ بھی صحیح طرح تلاوت کرسکیں۔

8- طباعت قرآن: جب تک پریس کا آغاز نہیں ہواتھا'اس وقت تک تو قرآن کریم ہاتھ سے کھا جاتار ہا' یعنی قلم کے ذریعے سے تحریر کیا جاتار ہا۔ ہر دور میں قرآن کریم کے مصاحف لکھنے کے لیے ایک بڑی جماعت موجود رہی ہے جن کا مشغلہ ہی قرآن یاک کولکھنا ہوتا تھا اور مختلف انداز میں قرآن یاک کی کتابت کی جاتی تھی۔

جب پریس کا آغاز ہوا تو سب سے پہلے ہیمبرگ (جرمنی) کے مقام پر ۱۱۱۳ ھیں قرآن پاک کوطبع کیا گیا جس کا ایک نسخ دارالکتب المصر یہ میں موجود ہے۔اس کے بعد مستشرقین نے قرآن پاک کے کئی نسخ طبع کروائے لیکن اسلامی مما لک میں ان کو زیادہ شہرت حاصل نہ ہوسکی پھر مولای عثمان نے روس کے شہر سینٹ پیٹرز برگ میں کیا دو شہرت حاصل نہ ہوسکی پھر مولای عثمان نے روس کے شہر سینٹ پیٹرز برگ میں کے ۱۷۸۷ء میں قرآن پاک طبع کروایا۔ اسی طرح قازان میں بھی ایک نسخ طبع کیا گیا۔ ابران کے شہر تہران میں بھی ایک نسخ طبع کیا گیا۔ ابران کے شہر تہران میں بھی ایک نسخ طبع کیا گیا۔ آ ہستہ مطبوعہ نسخ جھیلتے جلے گئے۔







# تفسیروتاویل کالغوی اور اصطلاحی معنی موضوع 'غرض وغایت اوران دونوں کے درمیان فرق

سوال بقسیر اور تاویل کالغوی واصطلاحی معنی بیان کر کے دونوں میں فرق واضح کریں۔ جواب تفسیر یہ لفظ ''فَسَّر یُفَسِّرُ تَفُسِیْرًا '' باب تفعیل کا مصدر ہے جس کے لغوی معنی واضح کرنے اور کھول دینے کے ہیں' جیسے اللہ تعالیٰ فرما تاہے:

﴿ وَ لَا يَأْتُونَكِ بِمَثَلِ إِلَّا جِئْنَكَ بِأَلْحَقِّ وَ أَحْسَنَ تَفْسِيُرًا ۞ ﴾ (الفرقان:25/33)

'' یہ (کافر) آپ کے پاس جو کوئی مثال لائیں گے ہم اس کا سچا جواب اور عمر انسان کا سچا جواب اور عمر انسان کا سچا

اس آیت میں لفظ" تَفُسِیراً" بمعنی " تَفُصِیلاً " ہے۔حضرت ابن عباس اللہ نے بھی یہی معنی لیا ہے۔

اصطلاحی تعریف: تفسیر کی مفسرین نے مختلف تعریفیں کی ہیں جن میں سے زیادہ مشہور بہے:

"هُوَ عِلْمٌ يُبْحَثُ فِيهِ عَنْ أَحْوالِ الْقُرْآنِ الْمَجِيدِ مِنْ حَيْثُ دَلاَلَتِهِ عَلْى مُرَادِ اللهِ تَعَالَى بِقَدْرِ الطَّاقَةِ البَشَرِيَّةِ » (التفسيروالمفسرون: ١٩٥١ وقواعد التفسير: ١٩٨١) «تفيرايباعلم ہے جس میں انسانی طاقت کے مطابق قرآن مجید کے احوال کے بارے میں اس طرح بحث کی جائے کہ اس سے اللہ کی مراد حاصل

**<** 107 **><** 

# تفییروتاویل کالغوی اوراصطلاحی معنی' موضوع' غرض وغایت اوران میں فرق

ہوجائے۔''

ت اویل: بیلفظ "اَوَّلَ یُوَوِّل تَأُوِیُلا" بابتفعیل کا مصدر ہے جس کے لغوی معنی رجوع کرنے کے ہیں۔

اصطلاحی تعریف: تاویل کی تعریف میں متقدمین ومتاخرین کا ختلاف ہے۔

متقدمین کی تعریف: متقدمین سے دوتعریفیں منقول ہیں: 1۔'' تاویل اورتفسیر دونوں متوادف ہیں'' یعنی جوتعریف تفسیر کی ہے وہی تاویل کی ہے۔ان مفسرین نے اس

آیت سے استدلال کیا ہے:

﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِلِكَ اللَّاللَّهُ ﴾ (آل عمران:3/7)

جانتا۔''

2۔ ''کسی کلام سے جومفہوم اخذ کیا گیا ہو'اسے تاویل کہتے ہیں۔''

متاخرین کی تعریف:

«هُوَ صَرَّفُ اللَّفْظِ عَنِ الْمَعْنَى الرَّاجِحِ إِلَى الْمَعْنَى المَّاجِحِ إِلَى الْمَعْنَى المَرْجُوحِ لِدَلِيلٍ يَـقْتَرِنُ بِهِ» (التفسير والمفسرون: ١٨/١)

'' کسی دلیل کے پیش نظرلفظ کے راج معنی کو ترک کر کے مرجوح معنی مراد لے استعمال کے بیش نظرلفظ کے راج معنی کو ترک کرکے مرجوح معنی مراد لے

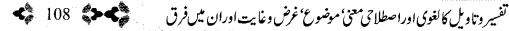
لینا تاویل کہلا تا ہے۔''

نوٹ: اصول فقہ اور اختلافی مسائل میں تاویل کامعنی متاخرین والا مرادلیا جاتا ہے۔

اس میں تاویل کرنے والا دو چیزوں کا پابند ہوتا ہے:

1- جومعنی وه مراد لے رہا ہولفظ اس کا احتمال بھی رکھتا ہو۔

2- وہ دلیل یا قرینہ بیان کرے جس کی وجہ سے اس نے راجح معنی چھوڑ کر مرجوح



معنی مرادلیا ہے ورنہ وہ تاویل فاسد ہوگی بلکہ تحریف کے زمرہ میں آئے گی۔ تفسیر اور تاویل میں فرق: متفد مین تو دونوں کوایک ہی معنی میں استعال کرتے ہیں لیکن متاخرین نے ان دونوں میں کئی انداز سے فرق بیان کیا ہے مثلاً:

(الم مراغب اصفہانی میں کئی انداز ہیں: (الف) تفسیر عام ہے اور تاویل خاص ہے بعنی تفسیر کا لفظ عموماً الفاظ کے لیے اور تاویل کا لفظ معانی کے لیے استعال ہوتا ہے۔ بین تفسیر کا عام طور پر استعال 'دمفر دات' میں ہوتا ہے اور تاویل کا اطلاق' جملوں' پر

امام ماتریدی عُیشاً فرماتے ہیں: جس میں یقینی طور پراللہ تعالی کی مراد معلوم ہو اسے تفسیر کہتے ہیں اور جس میں مختلف احتالات رکھنے والے معانی میں سے سی ایک کوتر جیجے دی جائے کیکن یقینی فیصلہ نہ کیا جائے تواسے تاویل کہتے ہیں۔

○ امام ابوطالب نغلبی ﷺ فرماتے ہیں: جس معنی کے لیے لفظ وضع کیا گیا ہوخواہ وہ حقیقی ہو یا مجازی' اسے بیان کرنا'' تفسیر'' کہلا تا ہے اور کسی لفظ کے باطنی اور مخفی معنی کے واضح کرنے کوتاویل کہتے ہیں۔

○ امام بغوی اور الکواشی بیشیا فرماتے ہیں: آیت سے ایبامعنی مراد لیناجس کی اس میں گنجائش ہواور وہ آیت کے سیاق وسباق کے مطابق ہوئیز قرآن وسنت کے خلاف نہ ہوؤ اسے'' تاویل'' کہتے ہیں۔ اور کسی آیت کے سبب نزول اور واقعہ کے متعلقہ ذکر و بیان کو' تفسیر'' کہتے ہیں۔

کبعض کے نزدیکے تفسیر کا تعلق روایت سے ہے اور تاویل کا تعلق درایت سے ہے۔

🔾 بعض کے نز دیک جومفہوم ترتیب عبارت سے حاصل ہووہ تفسیر کہلائے گا اور جو



#### تفسير وتاويل كالغوى اورا صطلاحي معني موضوع ، غرض وغايت اوران ميں فرق 💮 🗫 🛟 109 😍

مفہوم ترتیب عبارت سے اشار تا حاصل ہووہ تاویل کہلائے گا۔ <sup>©</sup> نوٹ: مذکورہ اقوال میں سے آخری قول زیادہ راجح ہے کیونکہ تفسیر کی تعریف بیر کی جاتی ہے:

"آیت کی اس طرح وضاحت کرنا کہ اس سے مراد ربانی کا اظہار قطعیّت اور وثوق سے ہوجائے۔"

اور بیصرف اسی وفت ممکن ہوگا جب خود رسول اللہ منافیق یا صحابہ کرام ٹھائی ہے روایتاً منقول ہو جب کہ تاویل میں بیہ بات ملحوظ نہیں ہوتی بلکہ اس میں تو ایک لفظ میں جس قدر بھی معانی کی گنجائش ہوان میں سے کسی ایک کو ترجیح دی جاتی ہے اور برجیح کے لیے اجتہاد کی ضرورت ہوتی ہے اور اجتہاد میں لغت عرب اور سیاق وسباق کی طرف احتیاج ہوتی ہے جس کا تعلق درایت سے ہے۔

کی طرف احتیاج ہوتی ہے جس کا تعلق درایت سے ہے۔
سوال :تفسیر کا موضوع اور غرض وغایت بیان کریں ؟

جواب: تفسیر کا موضوع '' کلام اللہ' ہے کیونکہ اس سے مقصود قر آن کو سمجھ کر اس کے معانی کی حقیقت کو جاننا ہوتا ہے اس لیے کلام اللہ کے الفاظ کی وضاحت ہی اس علم کا موضوع ہے۔

غرض وغایت: اس علم کی غرض وغایت' کلام الله'' کے معانی ومطالب کومعلوم کرنا ہے۔



① التفسير والمفسرون: 19/1، 20



## ترجيح كامعنى ومفهوم اوراس كى اقسام وشرائط

سوال: ترجے کامعنی ومفہوم بیان کر کے اس کی اقسام وشرائط پرروشی ڈالیس۔
جواب: ترجے کامعنی ومفہوم: لغت عرب میں لفظ' ترجمہ' دومعنوں میں استعال
ہوتا ہے: ① کلام کوایک زبان سے دوسری زبان میں نقل کرنا۔ ④ کلام کامطلوب و
مقصود دوسری زبان میں وضاحت سے بیان کرنا۔ فدکورہ بالا وضاحت سے بیۃ چلتا
ہے کہ ترجمہ کی دوشمیں ہیں: (الف) لفظی ترجمہ (ب) تفسیری ترجمہ
لفظی ترجمہ: کلام کوایک زبان سے دوسری زبان میں نظم وترتیب کا لحاظ رکھتے ہوئے
منتقل کرنا اور اصل کلام کے معنی ومفہوم کوقائم رکھنا تا کہ کوئی تبدیلی واقع نہ ہو۔
تفسیری ترجمہ یا بامحاورہ ترجمہ: کلام کا مطلب ایک زبان سے دوسری زبان میں
نظم وترتیب کے بغیر اصل معانی کا لحاظ رکھتے ہوئے وضاحت سے بیان کرنا۔ ®
نظم وترتیب کے بغیر اصل معانی کا لحاظ رکھتے ہوئے وضاحت سے بیان کرنا۔ ®
نظم وترتیب کے بغیر اصل معانی کا لحاظ رکھتے ہوئے وضاحت سے بیان کرنا۔ ®

- 1- مترجم قرآن کے مطالب بیان کرنے میں الیی تفسیر پراعتماد کرے جواحادیث کو بیات معتبر اصول وضوابط سے ماخوذ ہو۔ عمور اللہ میں اللہ میں کے معتبر اصول وضوابط سے ماخوذ ہو۔
- 2- مترجم لغت قرآن اورجس زبان میں ترجمه کرر ما مودونوں کا بخو بی ماہر ہواوران کے اسرار ورموز' طریقه استعال' وضع و دلالت اور گرائمرے مکمل طور پرآگاہ ہو۔
- 3- مترجم گمراه کن عقائد وافکار کا حامل نه هو کیونکه فاسد عقیده اس کے فکر ونظر پر چھایا موتا ہے۔ ©

التفسير والمفسرون: 1/23، 24

② التفسير والمفسرون:1/29، 30

### تفسیرقر آن کے ماخذ

سوال: تفسیر قرآن کے ماخذ وضاحت سے بیان کریں۔ حواہ : تفرقہ میں مرسی : مرب مارید

جواب: تفسير قرآن مجيد كے ماخذ درج ذيل مين:

🕾 قرآن 💮 احادیث 🕾 اقوال صحابه

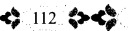
اقوال تابعین ⊕ اسرائیلیات ⊕ لغت عرب
 عقل سلیم۔

قرآن کریم: تفییر قرآن کا پہلا ماخذ خود قرآن کریم ہے کیونکہ قرآن کریم میں ایک جگہ کسی چیز کا ذکر اختصار سے کیا جاتا ہے اور دوسری جگہ تفصیل سے ایک جگہ مطلق اور دوسری جگہ مقید اور کہی حال عام و خاص اور ایجاز واطناب کا ہے۔مفسر قرآن کے لیے ضروری ہے کہ ایک موضوع پر وارد شدہ تمام تکر اروالی آیات کو جمع کر کے پھر تفسیر کرے تا کہ مطلق ومقید عام و خاص اور مہم و مُبیّن کو مجھنے میں آسانی ہؤ مثلاً:

حضرت آدم وموسیٰ اورسلیمان ﷺ کے قصے اور اسی طرح ابلیس فرعون ہامان اور قصادر اسی طرح ابلیس فرعون ہامان اور قصیل قارون لعنہ الله علیهم کے قصے بعض جگہ انتہائی مختصر ہیں اور بعض جگہ تفصیل سے ذکر کیے گئے ہیں۔

♦ سورهٔ بقره میں ہے:

﴿ فَتَكَفَّى اَدَمُ مِنْ رَبِّهِ كَلِلْتٍ فَتَابَ عَكَيْهِ ﴾ (البقرة: 37/2) '' پھر آدم (عَلَيْهِ) نے اپنے رب سے چنر کلمات سیھ کر تو بہی تو اللہ تعالیٰ نے قبول کرلی۔''



ان كلمات كى تفير سورة الاعراف مين بيان كى كَلْ ہے: ﴿ رَبِّنَا ظَلَمْنَا ٓ اَنْفُسَنَا وَ إِنْ لَّهُ تَغْفِرُ لَنَا وَ تَرْحَمُنَا لَنَكُوْنَنَّ

مِنَ الْخُسِرِيْنَ ﴿ ﴿ (الاعراف:7/23)

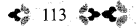
''اے ہمارے رب! ہم نے اپنے آپ پرظلم کیا اور اگر تو ہمیں معاف نہ کرےگا اور رحم نہ کرے گا تو ہم یقیناً نقصان اٹھا کیں گے۔''

♦ سورة ما نكره ميں ہے:

﴿ أُحِلَّتُ لَكُمْ بَهِيمَةُ الْأَنْعَامِ إِلاَّ مَا يُتَلَىٰ عَلَيْكُمْ ﴾ (المائدة: 1/5) "تمهارے لیے مولیق قتم کے چرنے والے جانور حلال کیے گئے ہیں سوائے ان کے جوتمہیں بتلائے جاچکے ہیں۔"

اوران مویشیول کی تفسیر چند آیات کے بعد سورہ مائدہ ہی میں ہے۔اہشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالنَّامُ وَ لَحْمُ الْخِنْزِيْرِ وَمَا أَهِلَّ لِغَيْرِ اللّٰهِ بِهِ وَ الْمُنْخَنِقَةُ وَ الْمُؤْوْذَةُ وَ الْمُتَرَدِّيةُ وَ النَّطِيْحَةُ وَ مَا ذَبِحَ عَلَى النَّصُبِ وَ اَنْ اللّٰهِ بِهِ وَ الْمُنْخَنِقَةُ وَ الْمُؤْوْذَةُ وَ الْمُتَرَدِّيةُ وَ النَّصُبِ وَ اَنْ اللّٰهِ بِهِ وَ النَّصُبِ وَ اَنْ اللّٰهِ عَلَى النَّصُبِ وَ اَنْ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهِ عَلَى النَّصُبِ وَ اَنْ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللللّٰمُ الللّٰهُ الللللّٰمُ الللللّٰمُ اللّٰلِلللّٰمُ اللللّٰمُ الللللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُل



جواللہ کے علاوہ کسی اور کے نام پر ذریح کی جائے نیز وہ جانور جو گلا گھٹ کریا چوٹ کھا کریا بلندی سے گرکریا سینگ کی ضرب سے مرگیا ہویا جے کسی درندے نے چاڑ ڈالا ہوسوائے ان کے جنہیں ذریح کرلؤ نیز آستانے پہ ذریح کیا گیا جانور بھی حرام ہے اور فال کے تیروں سے قسمت معلوم کرنا بھی حرام ہے۔ یہ سب گناہ کے کام ہیں۔ آج کافر تبہارے دین سے بالکل مایوں ہوگئے ہیں لہذا ان سے مت ڈرؤ صرف مجھ ہی سے ڈرو۔ آج میں مایوں ہوگئے ہیں لہذا ان سے مت ڈرؤ صرف مجھ ہی سے ڈرو۔ آج میں نے تبہارے لیے تبہارا دین مکمل کردیا ہے اور تم پرائی نعمت پوری کردی اور تبہارے لیے بحثیت دین اسلام کو بہند کیا ہے۔ پھرا گرکوئی شخص بھوک کے مارے مجور ہوجائے بشرطیکہ وہ گناہ کی طرف مائل نہ ہوتو اللہ یقینا بخشنے والا مرح کرنے والا ہے۔'

تفسيرالقرآن بالقرآن كي مشهور كتب درج ذيل بين:

اضواء البيان في ايضاح القرآن بالقرآن للشيخ محمد الأمين الشنقيطي.

🐙 تفسير القرآن بالقرآن للشيخ عبدالكريم.

احادیث نبویہ: تفسیر قرآن کا دوسرا ماخذ احادیث رسول الله مَنَالَیْمَ ہیں کیونکہ الله تعالیٰ نے اپنے نبی عَلِیْ الله عَلَیْمَ الله عَلَیْمَ ہیں کیونکہ الله تعالیٰ نے اپنے نبی عَلِیْمَ الله تعالیٰ مے فرمایا:

﴿ وَ أَنُوْلُنَا ۚ اِلنَّكَ النِّاكُو لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ اللَّهِمْ ﴾ (النحل: 44/16) "اور آپ كى طرف يەذكر (قرآن) اس ليے نازل كيا ہے تاكه آپ لوگوں **4** 114 **>4** 

کووضاحت ہے بتادیں جوان کی طرف نازل کیا گیا ہے۔'' اور نبی مُنَا ﷺ نے فر مایا:

﴿ اللّٰهُ إِنِّي أُويِيتُ الْكِتَابَ وَمِثْلُهُ مَعَهُ ، أَلاَ يُوشِكُ رَجُلٌ شَبْعَانُ عَلَى أَرِيْكَتِهِ يَقُولُ: عَلَيْكُمْ بِهِذَا الْقُرْآنِ وَجُلٌ شَبْعَانُ عَلَى أَرِيْكَتِهِ يَقُولُ: عَلَيْكُمْ بِهِذَا الْقُرْآنِ فَمَا وَجَدْتُمْ فِيهِ مِنْ حَرَامٍ فَمَا وَجَدِّمُوهُ السنة، ح:٤٦٠٤) فَحَرِّمُوهُ السنة، ح:٤٦٠٤) فَحَرِّمُوهُ السن أبي داود، السنة، باب في لزوم السنة، ح:٤٦٠٤) مَن خبر دار! مجھ كتاب (قرآن) كي ساتھ الله جيسى اور چيز (حديث) بھى دى گئى ہے۔ عنقر يب ايك بيث بحرا (آسوده حال) آدى ايخ بينگ بربيھا كي بيش بحرا (آسوده حال) آدى ايخ بينگ بربيھا كي كي گاالل قرآن كواختيار كرؤ جوالل ميں حلال ہے الى كوحلال مجھواور جوالل ميں حرام ہے الى كوحلال مجھواور جواللہ ميں حرام ہے الى كوحرام مجھو۔''

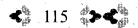
چندمثالیں ملاحظہ ہوں جن میں آپ نے قر آن مجید کی بعض آیات کی تفسیر فر مائی ے:

(الف) حضرت عدى بن حاتم طَالتُنَا بيان كرتے ہيں كه رسول الله مَثَالِثَا أَنَّ المَعُضُوبِ عَلَيْهِمُ "اور" الضَّآلِيْن "كے بارے ميں فرمايا:

﴿إِنَّ الْمَغْضُوبَ عَلَيْهِمُ الْيَهُودُ ، وَالضَّالِّينَ النَصَارِى » (مسند أحمد: ٣٧٨، ٣٧٨، ح: ١٩٦٠٠)

"المغضوب عليهم" عمراديبود بين اور"الضالين" عمرادنصاري بين عليهم" بين مراديبود بين اور"الضالين "مرادنصاري بين م

«صَلَاّةُ الْوُسْطَى صَلاّةُ الْعَصْرِ» (جامع الترمذي، تفسير



القرآن، ح: ۲۹۸۵)
"درمانی نماز سے مرادعصر کی نماز ہے۔"

(ج) حضرت عقبہ بن عامر رہائیۂ فرماتے ہیں کہ نبی منگائی آنے منبر پر کھڑے ہوکریہ آیت تلاوت کی:

﴿ وَ آعِلُ وَ الْمَعْمُ مِنَا اسْتَطَعْنَهُ مِنْ قُوَّةٍ ﴾ (الانفال:8/60) "اور جہاں تک ممکن ہو کا فروں کے مقابلے کے لیے قوت تیار رکھو۔" پھر آپ نے تین مرتب فرمایا:

﴿ أَلاَ إِنَّ الْقُوَّةَ الرَّمْيُ ﴾ (صحيح مسلم، الإمارة، باب فضل الرمي والحث عليه، وذم من علمه ثم نسيه، ح: ١٩١٧) ''متنبه هوجاؤ! بلاشبة وت وطاقت تيراندازي مين ہے۔''

(د) حضرت انس ڈاٹٹو بیان کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ رسول اللہ طالیۃ کو اونکھ آگئ۔
پھر آپ نے مسکراتے ہوئے اپنا سراٹھایا اور صحابہ سے کہایا صحابہ نے آپ سے
پوچھا: اے اللہ کے رسول! آپ کیوں مسکرائے ہیں؟ آپ نے فرمایا: مجھ پر
ابھی ابھی ابھی ایک سورت نازل ہوئی ہے اور آپ نے بیسورت تلاوت فرمائی:
﴿ بِسُمِ اللّٰهِ الرَّ حُمنِ الرَّ حِیْمِ ۞ إِنَّ الْحُطَیْنَاکَ الْکُوثُو .....الآیة ﴾
جب آپ تلاوت سے فارغ ہوئے تو فرمایا: 'جانے ہوکوژ کیا ہے؟' صحابہ نے
کہا: اللہ اور اس کا رسول بہتر جانے ہیں۔ آپ نے فرمایا: 'نیا کے مدخبراور
کہا: اللہ اور اس کا رسول بہتر جانے ہیں۔ آپ نے فرمایا: 'نیا کے مدخبراور
کہا کیا ہوں گی۔ اس پر ایک حوض ہوگا جس پر قیامت کے روز میری امت
کے لوگ آئیں ہوں گی۔ اس کے آب خورے (پیالے) ستاروں کی تعداد میں

ہوں گے۔" 🛈

اقوال صحابہ تفسیر کا تیسرا ماخذ ان صحابہ کرام ڈیائٹی کے اقوال ہیں جنہوں نے قرآن کریم کی تفسیر سکھنے کے لیے اپنی زندگیاں صرف کردیں لیکن صحابہ کرام ڈیائٹی کے اقوال کوتفسیر میں لیتے ہوئے مندرجہ ذیل امور مدنظر رکھنا ضروری ہیں:

- ﷺ صحابہ کرام ٹٹائٹ کے تفسیری اقوال میں صحیح وضعیف ہر طرح کی روایات ملتی ہیں اس کے ان کے اقوال کی بنیاد پرتفسیر کرنے سے پہلے اصول حدیث کے مطابق ان کی تحقیق کرنا ضروری ہے۔
- ﷺ صحابہ کرام بھائی کے اقوال اس وقت ججت ہوں گے جب کتاب وسنت سے اس آیت کی کوئی صرح کے تفسیر مستند طریقے سے ثابت نہ ہوا گرضی حدیث ثابت ہوتو پھر صحابہ کرام ٹھائی کے اقوال کو تائید کے لیے پیش کیا جاسکتا ہے اور اگر صحیح حدیث کے خلاف ہوں گے توان کو قبول نہ کیا جائے گا۔
- ﷺ صحابہ کرام ڈٹائٹی کے صرف وہی اقوال لیے جائیں گے جواحادیث صححہ کے خلاف نہ ہوں اور صحابہ کرام ڈٹائٹی کی بیان کی ہوئی تفسیر میں آپس میں اختلاف بھی نہ ہو۔
- ﷺ جہاں صحابہ کرام ڈائٹھ کی بیان کر دہ تفسیروں میں اختلاف ہوتو پہلے ان میں تطبیق دی جائے گی۔ اگر تطبیق ناممکن ہوتو مفسر کو جاہیے کہ دلائل کے اعتبار سے جس قول کوقوی سمجھے اسے اختیار کرلے۔

ا قوال التابعين ﷺ: تابعين كے اقوال كوتفسير ميں حجت ماننے كے بارے ميں علاء

① صحيح مسلم الصلاة باب حجة من قال: البسملة آية من اول ..... الخ عديث: 4747 حديث: 4747

کا اختلاف ہے۔ اس بارے میں حافظ ابن کثیر میشاند کا قول زیادہ بہتر ہے جس کا خلاصہ یہ ہے:

''تابعی اگر کوئی تفسیر صحابی سے نقل کررہا ہوتو اس کا حکم وہی ہے جو صحابہ کی تفسیر کا ہے۔ اگر وہ خودا پنا قول بیان کر ہے تو دیکھا جائے گا کہ کسی دوسر ہے تابعی کا قول اس کے خلاف ہے یا نہیں ۔ اگر خلاف ہوتو اس وقت تابعی کا قول جمت نہ ہوگا اور اس آیت کی تفسیر کے لیے قر آن کریم' احادیث نبویہ آ ٹار صحابۂ لغت عرب اور دوسر ہے شرعی دلائل پرغور کر کے فیصلہ کیا جائے گا ، البتدا گرتا بعین کا اختلاف نہ ہوتو پھر ان کی تفسیر جمت بن سکتی ہے۔' <sup>®</sup> اسرائیلیات: اسرائیلیات سے مراد یہود و نصار کی کے وہ قصص اور واقعات ہیں جو حقیقی طور پر یا ظاہری طور پر اسلام قبول کرنے والے سابقہ یہود و نصار کی نے بیان کے اور وہ اقوال وقصص اسلامی محاشر ہے میں رواج پاگئے۔ ان کی تین قسمیں ہیں: کے اور وہ اقوال وقصص اسلامی محاشر ہے میں رواج پاگئے۔ ان کی تین قسمیں ہیں: کے وہ روایات صحیح ہوں گی اور انہیں اخذ کہا جائے گا' جسے نی کریم مُنافیظ نے فرمایا:

«بَلِّغُوا عَنِّي وَلَوْ آيَةً ، وَحَدِّثُوا عَنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَلاَ حَرَّجَ ، وَمَنْ كَذَبَ عَلَيَّ مُتَعَمِّدًا فَلْيَتَبُوّاً مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ»(صحيح البخاري ، أحاديث الأنبياء ، باب ما ذكر عن بني إسرائيل ، ح: ٣٤٦١)

"میری با تیں لوگوں کو پہنچاؤاگر چہایک آیت ہی کیوں نہ ہواور بنی اسرائیل سے جوسنوا سے بھی بیان کرو۔اس میں کوئی حرج نہیں لیکن جوشخص عمداً مجھ پر حصوب باندھے گانو وہ اپناٹھ کانا دوزخ میں تلاش کرے۔"

① مقدمه تفسير اين كثير:1/12

﴿ وہ اسرائیلیات جو کتاب وسنت کی نصوص صریحہ کے خلاف ہوں وہ صحیح ہوں

گی نہ ججت بنیں گی' مثلاً حضرت داود علیہ کا''اور یا'' کی بیوی پرعاشق ہوجانا اور
حضرت سلیمان علیہ کا انگوشی کے ذریعے سے حکومت کرنا وغیرہ۔

حضرت سلیمان علیہ کا انگوشی کے ذریعے سے حکومت کرنا وغیرہ۔

مسکوت عنہ یعنی وہ اسرائیلی روایات جو پہلی دونوں قسموں میں سے نہ ہوں۔ان
کی نہ تصدیق کی جائے گی نہ تکذیب بلکہ توقف کیا جائے گا' جیسا کہ
آب منگھیا ہے نے فرمایا:

اکثریدروایات الیی چیزوں کے بارے میں ہیں جن میں کوئی دینی فائدہ نہیں ہوتا'اس لیےان کے بارے میں مفسرین میں کافی اختلاف پایا جاتا ہے' مثلاً اصحاب کہف کے نام اوران کے کتے کارنگ' گائے کے عضو کی تعیین اور آ دم علیکا کے درخت کانام وغیرہ۔ ©

ا بائبل كتاب سلاطين

التفسير والمفسرون: 179/1780

**4** 119 **34** 

لغت عرب: مصادرتفسير ميں بعض علماء نے لغت عرب کو بھی شامل کيا ہے کيونکہ عربی زبان نہایت وسیع ہے اور اس کے ایک ایک لفظ اور جملے کے متعدد معانی ہیں' اس لي بعض علماء نے اسے بھی مصدرتفسیر بنایا ہے لیکن بعض علماء نے مطلق طور پر لغت کو مستقل ما خذ ماننے سے انکار کیا ہے کیونکہ لغت کی بنیاد پران میں سے کسی ایک مفہوم ﴿ کومتعین کرناغلطی کا سبب بن سکتا ہے بلکہ امام احمد ٹھاللہ سے منقول ہے:''لغت کے ذریعے سے قرآن کی تفسیر کرنا مکروہ ہے'اوربعض علماءنے کہا ہے: ''جس جگه قرآن وسنت با آثار صحابه میں کسی لفظ کی تفسیر نه ہو وہاں وہ تفسیر کی جائے گی جواہل عرب کے عمومی محاورات میں عام طور پر جھی جاتی ہو۔ایسے موقع پر اشعار عرب سے استدلال کر کے کوئی ایساقلیل الاستعال معنی بیان کرنا بالکل غلط ہے جولغت کی کتابوں میں تو لکھا ہوا ہولیکن عام بول حال میں نہ ہو، مثلاً اللہ تعالیٰ نے موى عليه كوهم ديا: ﴿ إضرب بعصاك الْحَجر ﴾ (الأعراف: 160/7) ہرا یک کے نز دیک اس کا یہی معنی ہے کہ اپنی لاٹھی کو پھریر مارولیکن سرسید احمد خان نے عام محاورے کوترک کرتے ہوئے اور لغت کا سہارا لیتے ہوئے یہ معنی بیان کیا ہے:''اےموسیٰ اس لاٹھی کے سہارے سے اس چٹان پر چلو۔'' عقل سلیم:عقل سلیم کی ضرورت یوں تو دنیا کے ہر کام کے لیے ہے اور ظاہر ہے کہ نہ کورہ مصادر تفسیر سے بھی تبھی استفادہ ہوسکتا ہے جب عقل سلیم موجود اپولیکن اس کو مستقل ماخذ کے طور پر ذکر کرنے کا مقصد بیہ ہے کہ قرآن کریم کے اسرار ومعارف ایک بح بے کراں ہیں۔ مذکورہ ماخذوں کے ذریعے سے اس کے مضامین کو بفترر ضرورت توسمجها جاسكتا ہے ليكن جہاں تك اس كے اسرار حكمتوں اور حقائق ومعارف کاتعلق ہےان کے بارے میں کسی دور میں بھی پنہیں کہا جاسکتا کہان کی انتہا ہوگئی

**4** 120 **3** 

ہے' بلکہ حقیقت ہے ہے کہ قرآن کے حقائق واسرار پرغور وفکر کرنے کا دروازہ قیامت تک کھلا ہے۔ جس کوبھی اللہ نے علم وعقل اور خشیت وانا بت عنایت کی ہے' وہ تدبر کرکے نئے نئے حقائق تک رسائی حاصل کرسکتا ہے' چنانچہ ہر دور کے مفسرین اپنی اپنی فہم کے مطابق اس باب میں اضافہ کرتے آئے ہیں۔ اس سلسلے میں یہ بات ذہن نشین رہے کہ اس طرح عقل وفہم سے اخذ کیے ہوئے وہی حقائق واسرار معتبر ہوں گے جو دوسرے شرعی اصولوں اور مذکورہ ماخذوں سے متصادم نہ ہوں۔ اگر کوئی مفسر اصول شرعیہ کو چھوڑ کریا توڑ کرکوئی نکتہ بیان کرے تواس کی دین میں کوئی قدرو قیمت نہیں۔



## اقسام تفسير

سوال:اقسام تفسير مختصراً لكھيں۔

جواب تفسير كي درج ذيل بإنج اقسام بين: (١) التفسير بالمأثور (٢) التفسير بالرأى

(٣) التفسير الصوفية (٤) التفسير العلمي (٥) التفسير الفقهي.

(1) التفسير بالماثور: اس مرادوة تغيير ہے جوقر آن احاديث نبويه يا اقوال صحابه و تابعين سے منقول ہو۔ ان ماخذوں كے ساتھ تفيير كرنا ' د تفيير بالماثور' كہلاتا ہے۔ ان كے علاوہ كسى تفيير كوتفيير بالماثور نہيں كہہ سكتے۔ احادیث اور اقوال صحابہ و تابعين سے منقول تفيير كے بارے ميں سندى حيثيت كو جاننا اور تحقيق كرنا انتهائى ضرورى ہے۔ اگروہ صحيح سند سے ثابت ہوتو مقبول ہوگی ورنہ ہیں۔ تفسير بالما ثور كی مشہور تفاسير:

- جامع البيان في تفسير القرآن: (ابوجعفر محمد بن جرير طبري، وفات: 310 هجري)
  - 🟵 بحر العلوم: (ابو ليث نصر بن محمدسمر قندی وفات: 357 هجری)
- الکشف و البیان عن تفسیر القرآن: (ابو اسحق احمد بن ابراهیم نیشاپوری وفات: 427 هجری)
- عالم التنزيل: (محى السنة ابو محمد حسين بن مسعود بن محمد الفراء البعوى؛ وفات:510 هجرى)
- 🟵 تفسير القرآن العظيم: رحافظ عماد الدين ابو الفداء اسمعيل بن عمرو

**4** 122 **>4** 

بن كثير٬ وفات:774هجري) المعروف تفسير ابن كثير.

- الدرالمنشورفي تفسير المأثور: (حافظ جلال الدين ابو الفضل عبدالرحمان بن ابي بكر بن محمد السيوطي، وفات: 911 هجري)
  - (2) التفسير بالرأى: تفير بالرأى كى مندرجه ذئيل دوسميس بين:
- 1- تفسیر بالرائی جائز (محمود): اس سے مرادالیی تفسیر ہے جومفسرایے اجتہاد سے کرے اور اس کی بنیاد کلام عرب وجوہ دلالت اور جابلی اشعار پر ہو مفسراسباب نزول ناسخ ومنسوخ اوراقسام قراءت سے بھی واقف ہو۔ مشہور تفاسر:
- المعروف التفسير رازى: (فخر الدين ابو عبدالله مفاتيح الغيب المعروف التفسير رازى: (فخر الدين ابو عبدالله محمد بن عمر بن حسين الرازى وفات: 606 هجرى)
- انوار التنزيل واسرار التأويل' المعروف تفسير البيضاوى: (قاضى ناصر الدين ابو الخير عبدالله بن عمر بن محمد بن على البيضاوى؛ وفات: 691 هجرى)
- البحر المحيط: (ابوحيان محمد بن يوسف بن على بن يوسف بن حيان الأندلسي، وفات: 745 هجرى)
- عرائب القرآن و رغائب الفرقان: (نظام الدین بن حسن بن محمد بن حسین الخراسانی نیشا پوری)
- 2- تفسیر بالرأی غیر جائز (مذموم): اس سے مراد الیی تفسیر ہے جس میں تفسیر بالرأی جائز کی شروط مدنظر نه رکھی گئی ہوں بلکہ اس کی بنیاد مفسر کی خواہشات اور بدعتی نظریات پر ہو جسیا کہ بدعتی فرقوں کی تفسیریں ہیں۔

#### مشهور کت

- الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل المعروف تفسير الكشاف: (ابو القاسم محمود بن عمر بن عمر الخوارزمي الزمخشري وفات:538 هجري)
- تفسیر حسن عسکری: (ابو محمد حسن بن علی الهادی بن محمد بن الجواد بن علی رضا بن موسیٰ کاظم' وفات: 260 هجری)
- همیان الزاد الی دار المعاد: (محمد بن یوسف بن عیسی بن صالح وفات: 1332 هجری)
- مجمع البيان لعلوم القرآن: (ابو على الفضل بن الحسن بن الفضل الطبرسي المشهدي)
  - تفسير غريب القرآن: (امام زيد بن على وفات: 290هجرى) **3-ا**لتفسير الصوفيه: اسكى دوشمين بن:
- ﷺ تفسیر الصوفی النظری: یالیی تفیر ہوتی ہے جس کی بنیاد صرف نظری مباحث اور فلفی تعلیمات پر ہوتی ہے جن کا حقائق کے ساتھ کوئی تعلق نہیں ہوتا۔ مثلًا الفتو حات المکیة (محی الدین بن عربی)
- ﷺ تفسیر الصوفی الفیضی: اس سے مرادآیات قرآنیکی ایسی تفسیر ہے جوظا ہر کے خلاف ہواور جس کی بنیادایسے خفی اشارات پر ہو جواصحاب تصوف وسلوک ہی کو معلوم ہو سکتے ہول مثلاً: تفسیر القرآن العظیم (ابو محمد سهل بن عبدالله بن یونس بن عیسیٰ بن عبدالله الشیرازی التستری وفات 283هـجری) اور عرائس البیان فی حقائق القرآن (ابو محمد روز بهان بن ابی النصر الشیرازی عرائس البیان فی حقائق القرآن (ابو محمد روز بهان بن ابی النصر الشیرازی

الصوفي، وفات: 666 هجري)

4- التفسير العلمى: السيم ادالي تفير بجس مين قرآنى آيات سے فلسفيانه آرا اور جديد علوم (سائنس عمرانيات وغيره) نكالنے كى كوشش كى گئ ہؤ مثلاً امام غزالى كى جواھر القرآن اور شيخ طنطاوى الجوہرى كى "المجواھر فى تفسير القرآن الكريم."

5- تفسیر الفقهی: اس سے مرادوہ تفسیر ہے جس میں قرآن کریم کی صرف احکامات والی آیات کی تفسیر کی گئی ہو۔

مشهورتفاسير

الحافك تفاسير: احكام القرآن: (ابو بكر احمد بن على الرازى الحصاص وفات 370 هجري)

(ملاجيون حفى بيان الآيات الشرعية: (ملاجيون حفى)

شافعيكي تفاسير: 1 احكام القرآن: (ابوالحسن على بن محمد بن على الطبرى وفات 450هجرى)

القول الوجيح: (حلال الدين السيوطي وفات 911 هجري)

الكيرى تفاسير: 10 احكام القرآن: (شيخ ابو بكر محمد بن عبدالله بن محمد الاندلسي وفات: 543 هجري)

الحامع لاحكام القرآن المعروف تفسير القرطبي: (شيخ ابو عبدالله محمد بن احمد القرطبي وفات: 671هجري)

تهسست بالخيسسر

#### **4** 125 **>4**

## مراجع ومصادر

| 1- قرآن كريم                        | -2  | تفسير القرطبي                |
|-------------------------------------|-----|------------------------------|
| 3- تفسير ابن كثير                   | -4  | تفهيم القرآن                 |
| 5- روح المعاني                      | -6  | صحيح البخاري                 |
| 7- صحيح مسلم                        | -8  | جامع الترمذي                 |
| 9- سنن النسائي                      | -10 | مسند احمد                    |
| 11- صحيح ابن حبان                   | -12 | معجم الطبراني                |
| 13- محمع الزوائد                    | -14 | فتح الباري شرح صحيح البخاري  |
| 15- فيض البارى شرح صحيح البخارى     | -16 | مناهل العرفان في علوم القرآن |
| 17- الاتقان في علوم القرآن          |     | التفسير والمفسرون            |
| 15- قواعد التفسير                   | -20 | قواعد القرآن                 |
| 21- منهج القرآن                     | -22 | البرهان                      |
| 23- تاريخ القرآن و غرائب اسمه وحكمه | -24 | الاعتصام للشاطبي             |
| 25- تاج العروس                      | -26 | لسان العرب                   |
| - مفردات امام باغ بام فمان          |     |                              |

# أصول تفريز والأجاابا

قرآن مجیدانسانی مدایت کا آخری نوشته اور دائمی نصوص محکمات اوراوامر کامجموعہ ہے۔قرآن فہمی کے جدید دنیامیں بیسیوں مراکز اورطریق تعلیم پائے جاتے ہیں جوسب اپنی اپنی جگہ مفید اور مستحسن ہیں،مگر ان میں ایک وہ روایت ہے جسے دینی مدارس میں دورہ تفسیر کے نام سے جانااور پہچانا جاتا ہے۔ پیش نظر کتاب ایسے ہی مدت مدیدسے جاری دورہ تفسیر کے علمی نکات اورا فا دات بر مبنی خزینهٔ معلومات ہے۔اس کتاب کی خوتی بیہ ہے کہ اصول تفسیر کے مشکل مراحل کوسوال وجواب کے اسلوب میں آسان اورز وقہم بنادیا گیاہے۔ دار السلام نے اس علمی اور تحقیقی کاوش کو جدید طباعتی ضوابط کے ساتھ پیش کیا ہے۔اللہ تعالیٰ اس کوشش کو طالبانِ قرآن کے لیے مفیداور نافع بنائے۔ (آمین یارب العالمین)

